

اسلام کیثی مپرسکی وجہا باد طی پیش کش

# آثار الشیعہ

المسنونہ  
آثار الفقیر الاسلامی

جلد اول

ظهورت فتحہ شام فتحہ الرافعین الریف المحتضن  
حیثیت فتحہ اسکر فتحہ درجہ فتحہ دانیہ فتحہ  
تمدنی فتحہ مرضی فتحہ شیخو فتحہ نایبی اشیعہ فتحہ  
حیثیت علیق فتحہ فتحہ نازنہ تک تیہ سلسلہ کالائیں  
جیسے جم فرازت پور صورا ضر کارڈ فرنڈ فٹ بکریہ

تألیف

ڈاکٹر علام حسن الدین محمد  
ڈاکٹر علام حسن الدین محمد

دارالمعارف

اضلع ۱۰، کریم ۱۰، اردو بازار، لاہور

شیخ عبید الرحمن اب کتاب سنت اور آنکہ درج ہے ص ۱۷  
۱۹۴۶

ماں کی پڑ کا شکار بھائی کے چیزوں سے ۴۸۳

امام رازی اور میاس ص ۲۲

صریح حسن غیر تقدیر در میاس ص ۲۳

تلخید ا جب بھے امام رازی ص ۲۳

برباتے بردیل نیز میرتی امام زیری ص ۲۵

Telegram : t.me/pasbanehaq1

Telegram : t.me/pasbanehaq1

اسلامک اکیڈمی نجپر کی لاجواب نا عملی پیش کش

# آثار الشیعہ

المسعی

## آثار الفقیر الایسلامی

جلد اول

ضورت فقہ تمام فضہ المواقفین العدیت الفحص  
حقیقت فضہ اسکس فقہ درجہ فضہ والذ فضہ  
تموین فضہ موصوع فقہ اتباع فضہ تابع اتباع فضہ  
حقیقت تفیق تاریخ قتلہ تاریخ ترکیتہ سلفی کی صطلح  
بیے اہم غنائمات پر عمر بانہ کا فاضلانہ شاہکارب

تألیف

ڈاکٹر علامہ حسن الدین محمود

ڈائیکٹر اسلامک اکیڈمی نجپر

دارالمعارف

فضل پارکیٹ، اردو بازار، لاہور

نام کتاب ————— ۲۰ ثمار التشريع الاسلامی  
 مؤلف ————— حضرت علامہ داکٹر خالد محمود صاحب  
 خوشنویس ————— حفیظ الحق صدیقی خانیوال  
 سال اشاعت ————— ۱۹۹۷ء  
 صفحات جلد اول ————— ۵۱۲  
 تعداد ————— ایک ہزار  
 قیمت ————— ۱۸۵ روپے

## ملنے کا پتہ

انگلینڈ : اسلام اکیڈمی مانچستر ۱۱۳۵—۲۸۳—۰۱۶۱  
 پاکستان : دارالمعارف سرا دیو سماج روڈ لاہور  
 ۹۲۱۲—۷۲۲

## فہرست مضمون

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۳۲ رومان لاجی عوای رفاه پر مبنی نہیں</p> <p>۳۳ پال نے دینی قانون کو مذہب سے آزاد کیا</p> <p>۳۴ ملک ممالک کے تہذیبی انتدابات</p> <p>۳۵ عرب میں قدیم الایام میں کوئی تمدن نہ تھا</p> <p>۳۶ دنیا کا سارا خود غرض عقل کی پیداوار ہے ہم</p> <p>۳۷ رفع فاد کی واحد رہ آسمانی ہدایت لوگوں کو نہیں ہے</p> <p>۳۸ عرب ایک عظیم سلطنت بن کر ابھرے</p> <p>۳۹ مسلمانوں کے اپنے ادب معاشرت و محنت</p> <p>۴۰ اسلام میں قانون کی اساس پائی اور پر</p> <p>۴۱ اسلامی فقہ ان پائی اصولوں کی روشنی میں چلی</p> <p>۴۲ اسلام میں انسان پر انسان حکمران نہیں</p> <p>۴۳ دصرم شاستر میں معاشرت کی جملک</p> <p>۴۴ سولن کے قانون کی جنہی جزیات</p> <p>۴۵ زمین خرید کے لیے قرض لینا منوع ہے</p> <p>۴۶ ساسائیل کا معاشرتی قانون</p> <p>۴۷ دو قسم کی شادیاں بہرگ اور شیانگ</p> <p>۴۸ عربوں میں جنگی حالات میں عارضی شادی</p> <p>۴۹ ہندو اور ساسائی معاشرت میں نسبت</p> <p>۵۰ برطانیہ میں جامی تمدنی نے پھر سر اٹھایا</p> <p>۵۱ ڈنمارک میں جامی اثرات پھر ابھرے</p> <p>۵۲ رومان لاقدیم یونانی قوایمن سے بنا</p> | <p>۳۲ متدہ</p> <p>۳۳ ان ان فطری طور پر تمدن کا تجھا ہے</p> <p>۳۴ عرب میں تہذیبی انتدابات</p> <p>۳۵ عرب میں قدیم الایام میں کوئی تمدن نہ تھا</p> <p>۳۶ دنیا کا سارا خود غرض عقل کی پیداوار ہے ہم</p> <p>۳۷ بنی امّی کی قیادت میں اٹھنے والا معاشرہ</p> <p>۳۸ مسلمانوں کے اپنے ادب معاشرت و محنت</p> <p>۳۹ اسلام میں قانون کی اساس پائی اور پر</p> <p>۴۰ اسلامی فقہ ان پائی اصولوں کی روشنی میں چلی</p> <p>۴۱ اسلام میں انسان پر انسان حکمران نہیں</p> <p>۴۲ دصرم شاستر میں معاشرت کی جملک</p> <p>۴۳ سولن کے قانون کی جنہی جزیات</p> <p>۴۴ زمین خرید کے لیے قرض لینا منوع ہے</p> <p>۴۵ ساسائیل کا معاشرتی قانون</p> <p>۴۶ دو قسم کی شادیاں بہرگ اور شیانگ</p> <p>۴۷ عربوں میں جنگی حالات میں عارضی شادی</p> <p>۴۸ ہندو اور ساسائی معاشرت میں نسبت</p> <p>۴۹ برطانیہ میں جامی تمدنی نے پھر سر اٹھایا</p> <p>۵۰ ڈنمارک میں جامی اثرات پھر ابھرے</p> <p>۵۱ رومان لاقدیم یونانی قوایمن سے بنا</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

|                                                       |    |                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱. واتکلوا اللشکرین حیث وجہ تمومہ سے                  | ۵۳ | <p>ارجمند اُن میں حکومت کی تھوڑک چرچ کی پابندی<br/>نام سے میں پروٹوٹ عقیدے کی سرکاری حیثیت</p>   |
| بڑھے بچے اور عورت کا استشانہ                          | "  | <p>ایران میں ۳۰ کے عت سرکاری نہیں کا تعین<br/>پاکستان میں فرقہ دارانہ انارکی ختم کرنے کا عمل</p> |
| ۷. حقوقِ الہی کا حق العباد پر قیاس کرنا               | ۵۴ | <p>عجہدین نے اسلامی قوانین کو ایک ترتیب دی<br/>عجہدین کے اصول پر لگے تحریکات ہوتی رہیں</p>       |
| ۸. فرضیتِ حج کا ادا یگی ذرفن پر قیاس کرنا             | "  | <p>عجہدین میں فرقہ دارانہ انارکی ختم کرنے کا عمل</p>                                             |
| ۹. دو بہنوں پر حصہ بھی نیچی کا قیاس کرنا              | "  | <p>عجہدین نے اسلامی قوانین کو ایک ترتیب دی</p>                                                   |
| ۱۰. اسلام کا نظریہ ضرورت                              | ۵۵ | <p>عجہدین میں تحریکات ہوتی رہیں</p>                                                              |
| پرے کے احکام میں غلام اور باندی کا فرق                | "  | <p>اسلام میں تشریع کا آغاز</p>                                                                   |
| طافون علیکم میں ایک فطری رعایت                        | "  | <p>زندگی کے خالیے معاشرت کی ایک ضرورت ہیں</p>                                                    |
| بی میں طوفان علیکم کی رعایت                           | ۵۶ | <p>ایک گھاٹ پر سب افراد معاشرہ</p>                                                               |
| ۱۱. فرقہ اسلام کی تیری بنا یاد "تم در تج"             | ۵۷ | <p>اسلام میں معاشرہ اور تشریع ایک ساتھ چلے</p>                                                   |
| ۱۲. اشرب حلام ہونے کے مختلف مرحلے                     | "  | <p>دین کا اغاز حضور سے اور معاشرے کا آغاز حضرت الیکس سے</p>                                      |
| ۱۳. مؤلفۃ العذوب پر خرچ کرنا                          | ۵۸ | <p>حضرت عمر بن پر اسلام کا سپلا چلہ پورا ہوا</p>                                                 |
| ۱۴. جہاد کی مشروحتی کے لیے انتہاء                     | "  | <p>کم کا اسلام، ۱. عقائد، ۲. عبادات، ۳. اخلاق</p>                                                |
| ۱۵. شریعت میں تقلیلِ تکالیف                           | ۵۹ | <p>دریزی کا اسلام، ۱. ثقافت بھی پی اور ۵. سیاست بھی اپنی</p>                                     |
| ۱۶. زیلوہ سوال نہ کرو تاکہ پابندیاں نہ لگتی جائیں     | "  | <p>اسلام کا ضالطب قانون تین سال میں پورا ہوا</p>                                                 |
| ۱۷. نیکوں کے درجات شرع میں مقرر ہیں                   | ۶۰ | <p>قرآن پاک مختلف ضرورتوں کے مطابق اترتارہ</p>                                                   |
| ۱۸. سماج نیکوں کی کوئی قسم نہیں ہے                    | "  | <p>حضرت قرآن کی روشنی میں بھی اجتہاد فرماتے تھے</p>                                              |
| ۱۹. اسلام میں تحریکیت اور توبہ کی تغییر               | "  | <p>حضرت پر ایک وحی خوبی بھی اُستادی رہی</p>                                                      |
| ۲۰. اسلام میں قانون زندگی کے پانچ اصول                | ۶۲ | <p>صحابہؓ نے حضور سے قرآن و طریع سے لیا</p>                                                      |
| ۲۱. اجلہ اور مرندا ہیں ان پانچ کی رعایت               | "  | <p>انشاد نژادۃ امر، ۲. تعلیماً و دلالۃ</p>                                                       |
| ۲۲. حضور نے اجتہاد کا دروازہ کھولا اور را کی رہ بتانی | "  | <p><b>اسلام میں قانون سازی</b></p>                                                               |
| ۲۳. حضور کے زمانے میں بھی چار مجتہد فرمائی دیتے تھے   | ۶۳ | <p><b>۱. علت سائنس رکھ کر عام کی تخصیص</b></p>                                                   |
| ۲۴. اسلام ایک میں الاقوامی نظام حیات                  | ۶۴ |                                                                                                  |

|    |                                                                     |                                                   |
|----|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ۶۴ | فقہ حضورؐ کی نبوت کا ہی ایک بھی لاوہ ہے ۔                           | ۱. داشٹنگن کے دکтор مجید خدودی کا بیان            |
| ۶۵ | مجتہد صرف مظہر ہوتا ہے سائل کا سو عنہیں ہوتا ہے ۔                   | ۲. دنیا اسلام کی نظر میں دھرمیں میں               |
| "  | "                                                                   | دارالاسلام اور داراللکفیر                         |
| "  | "                                                                   | شافعیہ کے ہاں ایک دارالامن کا تصور                |
| "  | "                                                                   | تقریم عالم صرف فقہ کی بناء در ماقع ہرمنی          |
| ۶۹ | علم وہی ہے جس کے پچھے کوئی گہرائی ہوہ ۔                             | ۳. امام محمدؓ نے امر سلطنت کو تائب ایسر کی شکل می |
| "  | قرآن کریم کی رو سے فقہ کی اہمیت                                     | ۴. اسلام کے نظام سلطنت میں وحدت ہے                |
| ۸۱ | فقہ ز جانتے اور زمانے والوں کی نعمت گواں کے نظامِ حبادت میں وحدت ہے | گواں کے نظامِ حبادت میں وحدت ہے                   |

### معتمد فقہ

### ۲. سخنفرست کے نزدیک فقہ کا مقام

۱. من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين

۲. خياراتهم في الإسلام إذا فقهوا

۳. يتفقون في الدين

۴. فقيه واحد اشد على الشيطان

۵. رب حامل فقه غير فقيه

۶. أيهما أفضل الفقه أو العمل؟

۷. حضرت معاذؓ کی ترغیب فقہ

۸. منافقون میں فقہ نہیں آسکتی۔

۹. مثل من فقه في دین الله

۱۰. مجلس فقہ اور سماٹھ سال کی عبادت

۱۱. جریح لاسبب فقیہ ہوتا تو سمجھ جاتا۔

۱۲. حضورؐ نے صحابہؓ میں فقیہ بھی بنائے

۱۳. فقیہ بننے بنانے کی دعائیں

### ضرورت الفقة

قرآن کریم میں ضرورت فقہ کا بیان

استنباط کے اہل رکوں کی ذمہ داری

قرآن کی رو سے مسائل کے استنباط کی راہ

امام فخر الدین رازی کی شہادت

نواب صدیق حسن خال کی شہادت

امولی الامر سے مراد اہل العلم والفقہ

امام حباص رازی کی شہادت

حضرت جابرؓ اور ابن عباسؓ کی شہادات

حضرت عمرؓ کاظم اہل کوفہ کے نام

اکابر تابعین کی شہادات

حضرت البربریہؓ کا ارشاد

حضرت امام احمد بن حنبل کی شہادت

|     |                                    |     |                                               |
|-----|------------------------------------|-----|-----------------------------------------------|
| ۱۰۳ | ۶. سفیان بن عینیہ                  | ۱۶۸ | ۱۰۲. ائمۃ الحلم بالعلم والفقہ بالتفقہ         |
| "   | ۷. امام وکیع بن الجراح             | "   | ۱۰۳. ہم مختصر کی صحابہ کو فقرہ سکھانے کی محنت |
| "   | ۸. حضرت امام احمد کا بیان          | ۸۷  | <u>صحابہؓ کے ہاں فقرہ کا مقام</u>             |
| ۱۰۴ | ۹. امام مزفی کا بیان               | "   | حضرت ابو جہر صدیقؓ کی شہادت                   |
| "   | ۱۰. ابن ابی لیلی (۱۴۸ھ)            | ۸۹  | حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی شہادت               |
| ۱۰۵ | ۱۱. امام ترمذی کا بیان             | "   | حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی شہادت              |
| "   | ۱۲. محدث ابو جہر بن عیاشر          | ۹۰  | حضرت ابو الدرداءؓ کی شہادت                    |
| "   | ۱۳. حافظ ابن حجر عسقلانی           | ۹۱  | حضرت نعیم داریؓ کی شہادت                      |
| "   | ۱۴. ساقطہ ابن رجب حنبلی            | "   | حضرت عمرؓ کا خطاب ابو موسیٰ اشعریؓ کے نام     |
| ۱۰۶ | ۱۵. حافظ عبدالدین سیوطی            | "   | حضرت عمرؓ کا ایک اور ارشاد                    |
|     |                                    | ۹۲  | حضرت عمرؓ کا خطبہ جابیہ                       |
|     |                                    | "   | حضرت عمرؓ کا خطاب قاضی شریح کے نام            |
| ۱۰۷ | علماء کے دو طبقے محدثین اور فقیہاء | "   | حضرت علی البرقانیؓ کی شہادت                   |
| "   | امام ابو سلیمان الحنفی کی شہادت    | ۹۳  | حضرت معاويةؓ شہادت                            |
| ۱۰۸ | امام ابو زرعة الزڑی کی شہادت       | ۹۵  | نقی کی اہمیت تابعین کی نظر میں                |
| "   | درذوں کمالات ایک جگہ اکٹھے         | ۱۰۱ | نقی کی اہمیت محدثین کی نظر میں                |
| ۱۰۹ | محدثین صحابہ ارجحہ کے مقام پر ہیں  | "   | ۱. ہشام بن عروہ کا بیان                       |
| "   | تمیر محروم الصستم گردہ             | "   | ۲. سفیان التحری کا بیان                       |
| "   | امت تین حصول ہیں کیوں بٹ گئی       | "   | ۳. لیث بن سعد مصری                            |
| "   | حدیث میں اس پیشگوئی کی تفصیم       | ۱۰۲ | ۴. امام مالک کا بیان                          |
| ۱۱۰ | امام شافعی کا بصیرت افرمند بیان    | "   | ۵. عبد اللہ بن عسپ                            |

### الموافقۃ بین الحدیث والفقہ

|     |                                    |     |                                |
|-----|------------------------------------|-----|--------------------------------|
| ۱۰۱ | علماء کے دو طبقے محدثین اور فقیہاء | "   | حضرت علی البرقانیؓ کی شہادت    |
| "   | امام ابو سلیمان الحنفی کی شہادت    | ۹۳  | حضرت معاويةؓ شہادت             |
| ۱۰۲ | امام ابو زرعة الزڑی کی شہادت       | ۹۵  | نقی کی اہمیت تابعین کی نظر میں |
| "   | درذوں کمالات ایک جگہ اکٹھے         | ۱۰۱ | نقی کی اہمیت محدثین کی نظر میں |
| ۱۰۳ | محدثین صحابہ ارجحہ کے مقام پر ہیں  | "   | ۱. ہشام بن عروہ کا بیان        |
| "   | تمیر محروم الصستم گردہ             | "   | ۲. سفیان التحری کا بیان        |
| "   | امت تین حصول ہیں کیوں بٹ گئی       | "   | ۳. لیث بن سعد مصری             |
| "   | حدیث میں اس پیشگوئی کی تفصیم       | ۱۰۲ | ۴. امام مالک کا بیان           |
| ۱۰۴ | امام شافعی کا بصیرت افرمند بیان    | "   | ۵. عبد اللہ بن عسپ             |

|     |     |                                       |
|-----|-----|---------------------------------------|
| ۱۳۰ | ۱۱۳ | حافظ ابن قیم کا بصیرت افروز بیان      |
| ۱۳۱ | ۱۱۴ | شاہ ولی اللہ کا بصیرت افروز بیان      |
| ۱۳۲ | ۱۱۵ | حضرت عمرؓ کے نامے میں فقہا، کام جو د  |
| ۱۳۳ | ۱۱۶ | حضرت عمرؓ کے درمیں اہل فقة            |
| ۱۳۴ | ۱۱۷ | میم حدیث ایک ذکار کے پرائے میں        |
| ۱۳۵ | ۱۱۸ | امام سیفیان ثوری کی شہادت             |
| ۱۳۶ | ۱۱۹ | حافظ فرمی کا بصیرت افروز بیان         |
| ۱۳۷ | ۱۲۰ | امام ابو عینیؓ کے علمی تھام کا اعتراف |
| ۱۳۸ | ۱۲۱ | علامہ شاطبی کے ہاں تمام اجتہاد        |
| ۱۳۹ | ۱۲۲ | ابنیاء سے مشاہدہ کن کے نسیب رہی       |
| ۱۴۰ | ۱۲۳ | متاصلہ شریعت پر گہری نگاہ             |
| ۱۴۱ | ۱۲۴ | محمد شین اور فقہا کی مختلف ذمہ داریاں |
| ۱۴۲ | ۱۲۵ | مولانا کرامت اللہ کا بصیرت افروز بیان |
| ۱۴۳ | ۱۲۶ | نکر کی ایک درمندانہ درخواست           |
| ۱۴۴ | ۱۲۷ | <u>سات فقہا، کا نظریہ حدیث</u>        |
| ۱۴۵ | ۱۲۸ | ۱. حضرت امام ابو عینیؓ کا نظریہ حدیث  |
| ۱۴۶ | ۱۲۹ | ۲. حضرت امام محمد بن حسن ، ،          |
| ۱۴۷ | ۱۳۰ | ۳. حضرت امام مالک ، ،                 |
| ۱۴۸ | ۱۳۱ | ۴. حضرت امام ابو یوسف ، ،             |
| ۱۴۹ | ۱۳۲ | ۵. حضرت امام زفر ، ،                  |
| ۱۵۰ | ۱۳۳ | ۶. حضرت امام شافعی ، ،                |

|     |                                             |     |                                               |
|-----|---------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------|
| ۱۵۹ | علمائے حدیث کی مختلف علمی تہبیت             | ۱۴۶ | امام سخاری رہانتیں کی تفسیر میں               |
| ۱۶۰ | فقہاء اسلام کی سوچ کا دائرہ                 | ۱۴۷ | کیا فقہاء بھی حدیث دال ہوتے ہیں               |
| ۱۶۱ | علم سبکے زیادہ اصول فقہ کا فردی تہند ہے ۱۵۰ | ۱۴۸ | حدیث بیان اور حدیث دال در طبقے                |
| ۱۶۲ | فقہاء کی مختلوں پر آنے والے پھل             | ۱۴۹ | حامل فقہاء اور فقیہ میں فرق                   |
| ۱۶۳ | انزل من السمااء ماء کی مثال                 | ۱۵۰ | صاحب بہایہ کا حدیث میں مقام                   |
| ۱۶۴ | دریائے نور کی ایک تبلیک                     | ۱۵۱ | صاحب درختدار شارع صحیح سخاری                  |
| ۱۶۵ | تفہم اور فقیہ میں فرق                       | ۱۵۲ | ۱۴۷ حدیث اور فقہ میں محل خطر کہاں ہے، ۱۴۹     |
| ۱۶۶ | تفہم اللدین کے معنی                         | ۱۵۳ | حدیث اور فقہ کے عملی فاصیلے                   |
| ۱۶۷ | اصول دین میں اختلاف سے بچنا                 | ۱۴۶ | حدیث کے فتنہ بن جانے کے احتمال                |
| ۱۶۸ | بھر جواہ سے نکلنے والی نہریں                | ۱۴۷ | حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی روایت              |
| ۱۶۹ | 福德 دین کی منزلت                             | ۱۴۸ | امام مالک کا کئی حدیثیں روایت نہ کرنا         |
| ۱۷۰ | حضرت سُنْبُری کے ہال دین کی منزلت           | ۱۴۹ | ۱۴۵ مجتبیہ علماء کے لیے امام مجتبیہ           |
| ۱۷۱ | علم لغتہ کسی منافق کو نہیں ملتا             | ۱۵۰ | ۱۴۶ } کے لیے امام مجتبیہ کی پڑی غفرانی نہیں { |
|     |                                             | ۱۴۶ | حدیث سننا ہے اور فقہ اسکے کٹر کھنے کی ضمانت   |
|     |                                             | ۱۴۷ | امام ابن مسہب کا بصیرت افروز بیان             |
|     |                                             | ۱۴۸ | امام سفیان کا بعض حدیثیں پر عمل نہ کرنا       |

### اساس الفقہ

- ۱۵۸ ۱) آنحضرت کی زندگی میں صحابۃ کا اجتہاد
- ۱۵۹ ۲) علت حکم پالینے سے ظاہر حدیث
- ۱۶۰ ۳) پانی ملنے پر تمیم سے پُرمی نماز نہ لومانا
- ۱۶۱ ۴) دھنگی کی حالت میں سزا کو روک دینا

### حقیقتہ الفقہ

- ۱۴۸ ۱) حدیث، تفسیر اور فقہ کی اپنی اپنی تہبیت
- ۱۴۹ ۲) شیخ شہاب الدین سہروردی کا بیان
- ۱۵۰ ۳) علمائے تہبیت کے مختلف علمی دائرے

## درجہ فقرے

|     |                                                |                                                       |
|-----|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
|     |                                                | <b>نص کے مقابل حالات کی رعایت</b>                     |
| ۱۶۳ | قرآن کی رو سے فقرہ تیرے نمبر پر                | ۱۶۱<br>۱. جنگ کے موقع پر لمتحدہ کاٹے جائیں            |
| ۱۶۴ | درجہ فقرہ پر قرآن کی دوسری شہادت               | ۱۶۲<br>۲. تحفہ سالی میں ہاتھ دہ کاٹے جائیں            |
| ۱۶۵ | خطیب بغدادی کی ضروری وضاحت                     | ۱۶۳<br>۳. بھڑک سے مجبور چور کا ہاتھ دہ کاٹا جائے ॥    |
| ۱۶۶ | درجہ فقرہ پر قرآن کی متیری شہادت               | ۱۶۴<br>۴. درج مختلف اجتہاد اور ہر ایک کی تصویر ॥      |
| "   | درجہ فقرہ پر قرآن کی چونقی شہادت               | ۱۶۵<br>۵. اجتہاد میں کوئی صورت قطعی نہیں ہوتی ॥       |
| ۱۶۷ | فقہ کے تیرے درجے پر حضور کی شہادت              | ۱۶۶<br>۶. درج مختلف جوابات                            |
| "   | ۱. حدیث حضرت معاذ بن جبلؓ                      | ۱۶۷<br>۷. ایک مسئلہ کے درجے پر حضور کی شہادت          |
| ۱۸۰ | ۲. حدیث حضرت عبد بن عامرؓ                      | ۱۶۸<br>۸. عدم اخراج کی رعایت                          |
| ۱۸۱ | ۳. حدیث حضرت علی الرضاؑ                        | ۱۶۹<br>۹. تنگی نہیں کہ اور کرنی را ہی نہ ہو           |
| "   | ۴. حضرت ابو بکرؓ کی نظر میں مشورے کی ضرورت ॥   | ۱۷۰<br>۱۰. شریعت میں تقلیل تکالیف                     |
| ۱۸۲ | ۵. امام باقر کی شہادت کتیرے درجہ پر صحابہؓ ہیں | ۱۷۱<br>۱۱. سوال نہ کرنے کی تزکیہ                      |
| "   | ۶. حضرت عمرؓ کی شہادت فقرہ کے تیرے درجہ پر ॥   | ۱۷۲<br>۱۲. حضرت علامہ عثمانی کی تفسیر                 |
| ۱۸۳ | ۷. حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی شہادت            | ۱۷۳<br>۱۳. مباح نیکی کا کوئی درجہ نہیں                |
| ۱۸۴ | ۸. سنت کے ہر تے ہر تے اجتہاد                   | ۱۷۴<br>۱۴. اقرار جرم ہونا پسندیدگی کی نظر             |
| "   | پہلی اور دوسری صورت میں فرق                    | ۱۷۵<br>۱۵. فقرہ اسلامی کی متیری بنیاد تدریج           |
| ۱۸۶ | پہلی اور تیری صورت میں فرق                     | ۱۷۶<br>۱۶. حرمت شراب میں تدریج                        |
| "   | دوسری اور تیری صورت میں فرق                    | ۱۷۷<br>۱۷. حکم جہاد میں تدریج                         |
| ۱۸۸ | چوتھے غلیظہ کی نظر علیت حکم پر                 | ۱۷۸<br>۱۸. دین کا کاپورا صلم حاصل کرنا سب کے ذمہ نہیں |
| ۱۸۹ | اجتہاد کا انکار سراسر جہالت                    | ۱۷۹<br>۱۹. حدیث میں دین میں تنگی نہ ہو نے کا بیان     |

|     |                                                                    |     |                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| ۱۹۶ | لاصلة ملن لم يقرأ بفاتحة الكتاب                                    | ۱۸۹ | حافظ ابن عبد البر کی شہادت                 |
| ۱۹۸ | پسلا معارض. واذا قرء فانصقا.                                       | ۱۹۰ | قياس حدیث کی باری ہی نہیں کر سکتا          |
| ۱۹۹ | درس اصحاب. الا دراء العام                                          | "   | امام محمد بن حسن کی شہادت                  |
| "   | تیرا معارض. لا قرأة مع الامام في شيء                               | "   | فاضی شرکانی کی تائید مرید                  |
| "   | حدیث لاصلاحتہ کی ایکیسے تخصیص                                      | ۱۹۱ | قرآن کل بنی آدم کے لیے اڑا ہے              |
| ۱۹۸ | ۱. حضرت امام احمد کی شہادت<br>۲. سفیان بن عیینہ کی شہادت           | "   | جوہر جانے مجتہد کی تعلیم کرے               |
| ۲۰۰ | ۳. امام ترمذی شدت کے خلاف<br>سائل منصور میں رفع الیدين عنده اکبر ع | "   | اجتہاد قرآن و حدیث کی باری ہی نہیں کر سکتا |
| "   | اس رفع الیدين کی معارض روایتیں                                     | ۱۹۲ | اسلام میں سائل کتنے قسم کے ہیں             |
| "   | حضرت عبدالثر بن مسعودؓ کی روایت                                    | ۱۹۳ | مختلف الواقع سائل کا پورا نقشہ             |
| ۲۰۱ | حضرت عبدالثر بن عمرؓ کی روایت                                      | ۱۹۴ | قرآن کی رو سے اہل علم کے مختلف درجات       |
| "   | اس میں صحیح بخاری اور موطا میں اختلاف                              | "   | مدیث سمجھنے کے لیے فتویٰ ضرورت             |
| "   | راوی حدیث عبدالثر بن عمرؓ کا اپنا عمل                              | "   | ۱. حضرت امام احمد کی شہادت                 |
| ۲۰۲ | اختلاف روایت میں ابن حجر کی تقبیط                                  | ۱۹۵ | ۲. حضرت امام بخاری کی شہادت                |
| "   | رفع الیدين سنت دامہ نہیں {<br>مرف تسبیح ہے۔                        | ۱۹۶ | ۳. حضرت امام ابو داؤد کی شہادت             |
| "   | آمین کی حقیقت اور اس کا اثر                                        | "   | ۴. امام طحاوی کی شہادت                     |
| "   | آمین بالبھر کی اساس نص پر نہیں {<br>استنباط پر ہے۔                 | "   | ۵. دین کا پھیلاؤ اکناف عالم میں            |
| ۲۰۳ | استنباط کے معارض ایکستعمل روایت                                    | ۱۹۷ | معنی اور استغفاری میں بوجھ کس پر           |
| "   |                                                                    | "   | سبائل منصور میں معارض دائرہ فقیہ           |

### دائرة الفقة

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ۱۹۷ | اسلام میں سائل کتنے قسم کے ہیں       |
| ۱۹۸ | مختلف الواقع سائل کا پورا نقشہ       |
| ۱۹۹ | قرآن کی رو سے اہل علم کے مختلف درجات |
| ۲۰۰ | مدیث سمجھنے کے لیے فتویٰ ضرورت       |
| ۲۰۱ | ۱. حضرت امام احمد کی شہادت           |
| ۲۰۲ | ۲. حضرت امام بخاری کی شہادت          |
| ۲۰۳ | ۳. حضرت امام ابو داؤد کی شہادت       |
| ۲۰۴ | ۴. امام طحاوی کی شہادت               |
| ۲۰۵ | ۵. دین کا پھیلاؤ اکناف عالم میں      |
| ۲۰۶ | معنی اور استغفاری میں بوجھ کس پر     |
| ۲۰۷ | سبائل منصور میں معارض دائرہ فقیہ     |

|    |                                     |                                         |
|----|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| ۲۸ | تمدن فقہ میں اختیاط                 | امام کی آمین کی خبر اس کے عمل سے نہیں } |
| ۲۹ | تمدن فقہ کے متوازی مکتب             | خود ارشاد بہوت سے ملی ہے۔ }             |
| "  | تمدن فقہ میں الحد کے اپنے اپنے حُسل | سائل غیر منصور صد سب فقہ کے دائرہ میں   |
| ۲۹ | امام شافعی کے رسالہ کے دس مباحث     |                                         |
| "  | حضرت امام شافعی پر تبصرہ            | <b>تمدن فقہ</b>                         |

|    |                                             |                                      |
|----|---------------------------------------------|--------------------------------------|
| ۲۹ | روایت حدیث پر وقت لگنے سے                   | فقہ کی تاریخ تمدن فقہ سے پہلے کی ہے  |
| ۳۰ | فقہ پر عنور و فکر کے موقع میں کی۔           | فقہ کا آغاز عہد صحابہؓ سے ہوا        |
| ۳۱ | علیب تبریزی کا حضرت امام پر تصریف           | صحابہؓ میں بُلے بُلے فقہاء کرام      |
| "  | حضرت امام کی جمِ تمدن                       | صحابہؓ میں دُڑھ سو کے قریب ملتی تھے  |
| "  | میں سال میں چھ لاکھ سئے۔                    | ایک اہم لائق توجہ بات                |
| "  | امام شافعی کا حضرت امام کی خدمات کا اعتراف، | بُلے فقہاء سب موالي میں سنتے         |
| "  | شافعی المذهب محدثین کا اعتراف               | صحابہؓ کے عہد میں فقہ مدون نہ ہو سکی |

### حقیقی مذہب کا شیوع عام

|     |                                       |                                 |
|-----|---------------------------------------|---------------------------------|
| ۲۲۵ | حقیقی فقہ کی سرکاری حیثیت             | مجلس تمدن فقہ                   |
| "   | حقیقی فقہ پوری دنیا میں پھیل گئی      | امام ابوحنینؑ کا تاریخی کانفرنس |
| ۲۲۶ | اندلس میں مالکی فقہ ہی رہی            | مجمع تمدن فقہ کے چالیس اراکین   |
| ۲۲۷ | اہل بغداد کا طبعی سیلان               | امام ابوحنینؑ کے علم کا پھیلاؤ  |
| "   | شافعی مذہب حقیقی مذہب پر غالب نہ آسکا | حضرت امام کے مجبوہ فقہ کا پہاڑ  |
| "   | علامہ بازری شافعی کا قضا پر آنا       | حق بحق دار کسیدہ                |
| "   | سلامت اور آل بویہ کی اساس بکر         | تمدن فقہ کی تیسری نزل           |

|                       |                                      |                                     |
|-----------------------|--------------------------------------|-------------------------------------|
| ۲۳۶                   | فقہ حنفی ایران میں رائج رہی          | حنفی فقہ چین کی آخری سرحد پر        |
| "                     | فقہ حنفی ہندوستان میں                | سرحد کے لوگ عبادی خلافت سے بے خبر   |
| ۲۳۸                   | فقہ حنفی کی آفاقی قبولیت             | " سرانا اسماعیل سلیمانی کی شہادت    |
| "                     | علامہ محمد بن ابراہیم الوزیر کا بیان | شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی شہادت    |
| <b>تقلید کی تعریف</b> |                                      | عراق میں عصر متاخر میں بھی فقہ حنفی |
|                       |                                      | مسلمانوں کی آخری عالمی سیاسی قوت    |

|     |                                           |                                       |
|-----|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| ۲۴۰ | ہر دائرہ زندگی میں اہل فن پر اعتماد       | مصر میں علمی طفظۃ کس فقة کا درجہ ہے   |
| "   | جو عالم نہیں وہ عالموں کی تعلیم کریں      | فقہ حنفی ہی موسویہ فقہ مسلمانی رہی    |
| ۲۴۱ | تعلیم اہل کمال کی پیرمی کا نام ہے         | فقہ حنفی کی فطری کشش                  |
| "   | تعلیم آزاد روی سے سچنے کا نام ہے          | متاظرات میں فقہ حنفی غالب رہتی رہی    |
| "   | حضرت عثمان کر بھی آزاد نہ رکھا گیا        | مغربی ممالک میں فقہ حنفی کی اشاعت     |
| "   | تعلیم اور اتباع ہم معنی الفاظ ہیں         | جزیرہ کسلی میں سینے والے بھی حنفی     |
| ۲۴۲ | تعلیم کی تعریف متعدین کی ہی معتبر ہو گئی  | اسد بن ذرات کی امام محمد کے پاس حاضری |
| "   | تعلیم اپنے پر پیکاڑانا ہے                 | مصر میں فقہ حنفی کی اشاعت             |
| "   | پکے والے کتوں کو زہر نہیں ڈالتے           | مصر میں عہدہ قضا کی وسعت              |
| ۲۴۳ | امم بھی پیروں کی تعلیم سے آگے پچے ہیں     | شیعہ کی فقہ حنفی سے منافر             |
| "   | امام شافعی امام عطا کی تعلیم میں          | مصر میں فاطمی سلطنت کا غامہ           |
| "   | امام شافعی حضرت عمر بن کی تعلیم میں       | اممہ اربعہ کی فقہ کے مدارس            |
| "   | امام شافعی حضرت عثمان کی تعلیم میں        | حنفی فقہ بلاد شام میں پہنچی           |
| "   | امام شافعی کے ہاں حضرت زید کے قول کی پیری | مشرقی ممالک میں فقہ حنفی کا عروج      |
| "   | امام ابو عنیفہ تابعین کی تعلیم میں        | فقہ حنفی روی ترکستان میں              |

|         |                                                                                                                                                                                                       |            |                                                                                                                                                                                        |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۵۶     | علامہ شعرا فی کا ایمان افراد بیان<br>پالیسی میں پیروی بھی تقدیم ہے<br>امام ابوحنیفہ رضیحیت احادیث کا الام }                                                                                           | ۲۴۳<br>۲۴۴ | امام مالک ہل مدنی کی پیروی ہیں<br>امام بخاری کے ہاں امام حسن بصری اور امام ابراہیم سخنی کی تقدیم۔                                                                                      |
| " " ۲۵۷ | لگنا اسزت میں خسارے کا موجب ہے۔<br>جو اجتہاد کا قابل ہو وہ تقدیم کا نکار نہیں کئے گا،<br>نفعی بحثوں میں وقت ضائع نہ کیں                                                                               | " " ۲۴۵    | امام ابوحنیفہ امام ابراہیم سخنی کے طریق پر<br>امام ابوال محمد بن الحسن البرہانی کے ہاں تقدیم<br>ذاشلو الہل الذکر میں ان کی تقدیم مرد ہے<br>کیا پہلے دو میں تقدیم صرف علام کے لیے ہوتی، |
| ۲۵۸     | تقدیم کے عرفی معنی اتباع کے ہی ہیں<br>شیخ الحکم کی عرف پر شہادت                                                                                                                                       | " " ۲۴۶    | صحابہؓ میں پچھے حضرات چونی کے منتی تھے<br>کوئی عالم بھی اعلم کی پیروی کرتے ہے                                                                                                          |
| " ۲۵۹   | مولانا شاہ اللہ امرتسری کا دعوی اتباع سلف<br>فاضل قندھاری کی عبارت مختصر الحصول                                                                                                                       | " " ۲۴۷    | پہلی تین صدیوں کا تقدیم پر انعام<br>امہاراجہ کا اختلاف صحابہ کے اختلاف جیسا ہے                                                                                                         |
| " " ۲۶۰ | اس کا ترجمہ شیخ الحکم کے قلم سے<br>انگریزوں کے اس ملک میں آنے<br>کے بعد مسئلہ تقدیم اختلافی بنایا<br>انگریزوں نے مسلمانوں فرقے بنائے<br>قلادہ کے معنی صرف پہکا کے نہیں۔ ہارم<br>کوہی قladah کہتے ہیں۔ | " " ۲۴۸    | تقدیم مشیر مسائل میں کسی کی طرف رجوع کرنا تھا<br>شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی شہادت                                                                                                      |
| " ۲۶۱   | حضرت امام بخاری کی شہادت                                                                                                                                                                              | " " ۲۴۹    | چونچی صدی تک تقدیم میں کوئی وحشت نہ ہوتی<br>حافظ ابوالبکر جحا ص کے ہاں لفظ تقدیم                                                                                                       |
| " ۲۶۲   | مسلم البشرت سے عرف کی تائید<br>قلادہ کے لغتی معنی ہار کے                                                                                                                                              | " " ۲۵۰    | حافظ خلیفہ بخاری کے ہاں لفظ تقدیم<br>حافظ ابن عبد البر کے ہاں لفظ تقدیم                                                                                                                |
| " ۲۶۳   | تعلیم احمد اصول کے ہاں                                                                                                                                                                                | " " ۲۵۱    | امام احمد بن حنبل کی پانچی صدی کی شہادت                                                                                                                                                |
| " ۲۶۴   | اشرح حسامی میں اتباع کے معنی                                                                                                                                                                          | " " ۲۵۲    | امام رازی کی پانچی صدی کی شہادت                                                                                                                                                        |
| " ۲۶۵   | تعلیم احمد اصول کے ہاں                                                                                                                                                                                | " " ۲۵۳    | ستویں صدی کے علام ابن حیان کی شہادت                                                                                                                                                    |
| " ۲۶۶   | اشرح حسامی کے نام نہدی کی شہادت                                                                                                                                                                       | " " ۲۵۴    | سادیں صدی کے علام نہدی کی شہادت                                                                                                                                                        |

|     |                                 |     |                                                                       |
|-----|---------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲۶۳ | ۱. امام فخر الدین رازی کی شہادت | ۲۶۱ | ۱. کشاف میں اتباع کے معنی                                             |
| ۲۶۵ | ۲. علامہ سبکی کی شہادت          | "   | ۲. شرح مناریں "                                                       |
| ۲۶۶ | ۳. محقق ابن سہام کی شہادت       | ۲۶۲ | مسلم الشہبت میں مضافت مخدوف                                           |
| ۲۶۷ | ۴. مفسر اسماعیل جوئی کی شہادت   | "   | ہر ایک کے لیے دلیل جانئے کو ضروری }<br>مٹھہ نما مقرر لہ کا مذہب ہے۔ } |
| ۲۶۸ | ۵. امیر بادشاہ کی شہادت         | "   | ۱. خلیف بندادی کی شہادت                                               |
|     |                                 | ۲۶۳ | ۲. علامہ آمدی کی شہادت                                                |

### تاریخ اتباع فقہ

|     |                                                                   |     |                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------|
| ۲۶۶ | اجتہاد اور تاریخ ایک ساتھ چلے ہیں                                 | ۲۶۴ | صاحب علم کے لیے تقدیم کی راہ }<br>کیا مرتبہ جہل کا نام ہے ؟ } |
| ۲۶۸ | امت کا اغماز ہی اعتماد سے ہوا ہے                                  | ۲۶۵ | عائم مجتہد کو کیسے پہچانے ؟                                   |
| ۲۶۹ | عبد صحابہ میں مختلف مکاتب فقہ                                     | ۲۶۶ | تقلید شیعہ کے ہل مختلف پیرائے میں                             |
| "   | صحابہ کی طرف مذاہب کی نسبت                                        | ۲۶۹ | ذلت شدہ کی تقدیم جائز نہیں                                    |
| "   | ۱. امام سلم کی شہادت                                              | "   | تلہ کا فہم خراسانی کی شہادت                                   |
| "   | ۲. امام نووی کی شہادت                                             | ۲۶۱ | دو مجتہدوں کی تقدیم کیسے ؟                                    |
| "   | ۳. مافظ ابن قیم کی شہادت                                          | "   | الجہدیث اور شیعہ زندوں کی تقدیم میں اکٹھے ۔ ۔ ۔               |
| ۲۸۱ | نواب صدیق حنفی خاں کی شہادت<br>کے انہر محبی علم کی تقدیم میں چلے۔ | "   | دویں زندگی کے تین وارے                                        |
| "   | صحابہ میں عالم اعلم کی اقتداء میں                                 |     | مولانا اسماعیل شہید کی ایک عبارت                              |

### موضوع فقہ

|     |                                                     |     |                                  |
|-----|-----------------------------------------------------|-----|----------------------------------|
| ۲۶۲ | ۱. حضرت عمر حضرت الیوبیؓ کی اقتداء میں ۱            | ۲۶۲ | حمد و تقدیم                      |
| ۲۶۳ | ۲. حضرت عبدالعزیز بن عواد حضرت عمرؓ کی اقتداء میں ۲ |     | دویں زندگی کے تین وارے           |
| ۲۶۴ | ۳. جماعت صحابہ حضرت معاذؓ کی اقتداء میں ۳           |     | مولانا اسماعیل شہید کی ایک عبارت |
| "   | ۴. ابو موسیٰ اشرفی بن مسعودؓ کی اقتداء میں ۴        |     | عقلاند میں اجتہاد نہیں ہوتا      |

|     |                                                                           |     |                                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۳ | علام عبد الرؤوف منادی کا بیان                                             | ۲۸۳ | ۵۔ ابن عباس حضرت علیؓ کی اقتداء میں                                                       |
| ۲۹۴ | شیخ عبدالغنی النابلسی کا بیان                                             | ۲۸۴ | ۶۔ ابوبکر الفزاری حضرت عمرؓ کی اقتداء میں                                                 |
| "   | مقدہ مجتہد کی پیروی میں فتویٰ دے تو {<br>اسے بھی صبرت خطا یک اجر ملے گا۔} | "   | ۷۔ عہد صحابہؓ میں تقلید کا ایک اور ثابت<br>۸۔ عہد صحابہؓ میں تقلید کی ایک اور مثال        |
| ۲۹۵ | محقق ابن حمام کی شہادت                                                    | ۲۸۵ | ۹۔ عبد الرحمن بن عوف شیعینؓ کی اقتداء میں                                                 |
| ۲۹۶ | قرآن کریم میں امت کے نسل کا سبق                                           | "   | ۱۰۔ حضرت علیؓ غفارے شملہ کی اقتداء میں                                                    |
| "   | صیح بخاری کے دو اہم حوالے                                                 | "   | ۱۱۔ حضرت علیؓ غفارے شملہ کی اقتداء میں                                                    |
| "   | ۱۔ حافظ ابن حجر کی شہادت                                                  | ۲۸۶ | ۱۲۔ معاویہؓ پر سیرت غفارے راشدینؓ کی پابندی                                               |
| ۲۹۷ | ۱۰۰ امام زادہ کی شہادت                                                    | ۲۸۷ | تابعین میں صحابہؓ کی تقلید                                                                |
| "   | صحابہؓ کی اتباع                                                           | "   | اہل مدینہ حضرت ریاضؓ کی تعلیمیں                                                           |
| "   | عبداللہ بن عمرؓ ایک انصاری کی پیروی میں                                   | "   | دلیل کی بحث مجتہدین کا سروعہ ہے                                                           |
| ۲۹۸ | ذین میں اپنے سے اور پر والے دیکھو                                         | ۲۸۸ | صحابہؓ کی تقلید کی ایک اور مثال                                                           |
| ۲۹۹ | حضرت عمرؓ کا خطبہ جاپیہ کہ صحابہؓ<br>اس امت کے مقتداء ہیں۔                | "   | چک مال کے عوض مدت پر ری ہونے }<br>سے پہلے رقم دلیں لینا۔ }                                |
| "   | ابن سیرین حضرت عمرؓ کی تعلیمیں                                            | "   | صحابہؓ میں دو طرح کے لوگ تھے مجتہد }<br>او مقلد۔ شاہ ولی اللہ کا بیان }                   |
| ۳۰۰ | تابعی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کی تعلیمیں                                    | "   | عبد صحابہؓ میں تقلید کا ایک اور ثابت                                                      |
| "   | حضرت سعدؓ امت کے مقتداء رکھہ رے                                           | ۲۸۹ | صحابہؓ کی تقلید آج کیلئے نہیں ہو سکتی ؟                                                   |
| ۳۰۱ | حضرت مسلمؓ امت کے مقتداء رکھتے                                            | ۲۹۰ | ۱۴۔ نہ اس بارجہ فضیلہ کا سکتے ہیں                                                         |
| "   | عبد الرحمن بن عوفؓ امت کے مقتداء                                          | "   | مقتلیکیا اپنے اپنے امام کے غلاف صحابہؓ کی بات لے ۲۹۱۔ فقیہ مدینہ قاسم بن محمد کا اعلان کر |
| ۳۰۲ | ۱۴۔ ہربجٹہ صحابہؓ اپنی بگنا لات اتباع ہے۔                                 | ۲۹۲ | مام الحرمین کا اصل اور تاریخی بیان }<br>} مام الحرمین کا اصل اور تاریخی بیان              |

|     |                                                |     |                                         |
|-----|------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|
| ۲۱۹ | ۵. حضرت اش بن مالکؓ کا فیصلہ                   | ۳۰۳ | حضرت حسنؓ کا عمل شخنی سے سندلینا        |
| ۷۸  | ۶. امام ابن سیرینؓ کا فیصلہ                    | ۳۰۴ | صحابہؓ کے بعد اکابر امت کی پریوی        |
|     | چاروں نماہب قرونؓ میں قائم ہوئے۔               | "   | دوسری صدی میں حسنؓ کی پریوی علی         |
|     | مولانا اسماعیل شہیدؓ کا ان کے خیر ہونے کا بیان | "   | دوسری صدی کے چند معروف محدثین           |
|     | نماہبِ اربعہ کا اختلاف صحابہؓ والا ہی ہے       | ۳۰۶ | تمیری صدی کے چند معروف محدثین           |
|     |                                                | ۳۰۸ | اسلام کی پہلی تین صدیوں کا عمل          |
|     |                                                | "   | حضرت شاہ ولی اشکؓ کی شہادت              |
|     | <b>تعقید شخنی کی تاریخ</b>                     |     |                                         |
| ۲۹  | دوسری صدی میں فتح شخنی کی پریوی چین میں        | "   | ایک غلط فہمی کا ازالہ                   |
| ۲۸  | تمیریؓ                                         | ۳۰۹ | فتح میں بہوت کارکنی پہنچنیں             |
| ۲۹  | کشیریؓ                                         | "   | چار میں حدیثی محض اتفاقی ہے             |
| ۳۰  | پاچھوںیں صدی میں تعقید شخنی کا پھیلاؤ          | ۳۱۰ | علامہ بن خلدون کا بیان کہ اب مجتہد مطلق |
| ۳۱  | سین میں علامہ قطبیؓ مانگی                      | "   | ہونے کے معنی کی بات نہ سئی جائے         |
| ۳۲  | پاچھوںیں صدی میں امام الحرمین اور امام غزالیؓ  | ۳۱۱ | دو اہم قابل غور نکتے                    |
| ۳۳  | چھٹی صدی میں امام فخر الدین مازی شافعی         | ۳۱۲ | ایک نقصہ کی پریوی میں قطعاً             |
| ۳۴  | چھٹی صدی میں سرخی شخنی                         | ۳۱۳ | شُرک فی الرسالت کا یہا منہبی            |
| ۳۵  | ساتویں صدی میں امام نوری شافعی                 | ۳۱۴ | سب سائل میں ایک ہی عالم کی طرف          |
| ۳۶  | آٹھویں صدی میں مانظہ ابن تمیری سنبلی           | "   | رجوع شرک نہیں۔                          |
| ۳۷  | نویں صدی میں ابن حجر عسقلانی                   | ۳۱۵ | ۱. حضرت عبداللہ بن عباسؓ کا فیصلہ       |
| ۳۸  | علماء بدرا الدین الصعینی                       | "   | ۲. حضرت عبداللہ بن سعودؓ کا فیصلہ       |
| ۳۹  | مانظہ ابن ہبہم الحنفی                          | "   | ۳. حضرت ابو موسیٰ الاشعريؓ کا فیصلہ     |
| ۴۰  | دویں صدی میں علامہ بن سحیم الحنفی              | ۳۱۶ | ۴. حضرت معاذ زین العابدینؓ کا فیصلہ     |

|     |                                            |                                       |
|-----|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| ۳۲۷ | گیارہوں صدی کے امام ربانی محمد والفاتی     | گیارہوں صدی کی شہادتیں                |
| "   | شارح مشکلة شیخ عبد الحق محدث دہلوی         | بازہوں صدی کی شہادتیں                 |
| ۳۲۸ | بازہوں صدی کی مفصل تقدیمات                 | حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی          |
| "   | چھپئے واجب نہ تھی اب واجب کیوں؟            | حضرت عبد الغنی النابلسی               |
| ۳۲۹ | جواب میں تین مثالیں                        | شیخ محمد بن عبد الرحیم الجندی الحنبلي |
| ۳۳۰ | تفقید شخصی شاہ ولی اللہ کی نظر میں         | تیرہوں صدی کی شہادتیں                 |
| "   | شاہ ولی اللہ نواب صدیق حنفی خاں کی نظر میں | ۱. علامہ سجر العلوم                   |
| ۳۳۱ | پہلے درکا ایک جائز کام اب ناجائز کیوں؟     | ۲. قاضی شاہ اشر پانی پتی              |
| ۳۳۲ | ظاہر جواب پعمل کرنا یا اس کی گہرائی میں    | ۳. علامہ طباطبائی                     |
| "   | آخر نان میں سے کوئی عمل عیب ناک نہیں       | ۴. علامہ شامي                         |
| ۳۳۳ | شیوا مرمعتزہ سے اختلاف اقطعی درجے کے میں   | تفقید مطلق کس طرح تقدیم شخصی بی؟      |

### تاریخ ترک تقدیم

|     |                                          |                                        |
|-----|------------------------------------------|----------------------------------------|
| ۳۵۶ | تفقید کے مقابل مختلف الفاظ               | تفقید شخصی اولاً کوئی بدعت نہ تھی      |
| "   | تفقید حدیث کے مقابلہ میں نہیں            | چوتھی صدی میں اس تقدیم پر اجماع ہو گیا |
| "   | تفقید آزادی فکر کے مقابلہ میں نہیں       | پانچوں صدی میں امام غزالی کی تصدیق     |
| "   | تفقید اجتہاد کے مقابلہ میں ہے            | چھٹی صدی میں امام رازی کی تصدیق        |
| ۳۵۱ | مولانا ابراہیم سرکار ایک قابل قدر بیان   | ساتویں صدی میں امام نوری کی تصدیق      |
| ۳۳۴ | مولانا محمد رسماعیل کی فلسفہ نہی کا ذال  | اٹھویں صدی میں علامہ سبکی کی تصدیق     |
| ۳۳۵ | انکار تقدیم دراول میں صرف ایک علی لپڑتھی | " ، علامہ شاطی کی تصدیق                |
| "   | انکار اجتہاد انکار تقدیم سے پہلے ہوا     | " ، علامہ ابن خلدون                    |
|     |                                          | ذیں صدی میں حافظ ابن ہمام              |
|     |                                          | دوسری صدی کے علامہ شعرانی              |

|     |                                               |     |                                                      |
|-----|-----------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------|
| ۲۴۳ | ہندوستان میں ترکِ تقید کا آغاز                | ۲۵۸ | علامہ ظاہری اور علامہ ابن شرڑھ ظاہری                 |
| "   | مولانا مذیر سین دہلوی اس کے شیخ اہل           | ۲۵۹ | امت میں پہلا محمدی مذہب ابن شاہین ہوا                |
| ۲۶۳ | ڈاکٹر اشتیاق حسین کا بیان                     | ۳۴۰ | قاسم بن محمد بن قاسم اندرسی غیر مقلد نہ تھا          |
| "   | مولانا کرامت اللہ جو پوری کی شہادت            | "   | وہ اجتہاد کے باعث ترکِ تقید چاہتا تھا۔               |
| ۲۶۵ | دہلوی کا لفظ ہندوستان میں کیسے آیا؟           | ۳۶۱ | داؤ ظاہری کا مذہب مسٹ گیا                            |
| ۲۶۶ | ہندوستان میں عزیز مقلدین کی زبول حالت         | "   | مولانا اسماعیل شہید کے دور کا حال                    |
| "   | ابتداء میں غیر مقلد فتنہ سے امکان نکلتے تھے   | ۳۶۲ | ا۔ شاہ محمد سلطن کا مسلک؟                            |
| "   | ۱۸۸۸ء میں لفظ اطہریت کی منظری                 | ۳۶۳ | ب۔ کیا مولانا اسماعیل غیر مقلد نہ تھے؟               |
| ۳۶۶ | علماء امہنت کی دفاعی کارروائی                 | ۳۶۳ | شیخ اہل ملنائزیر حسین کو سرتیہ نے فعیدین پا آواہ کیا |
| "   | مسئلہ تقید پر علماء کے علمی معرفے             | ۳۶۴ | مولانا محمد شاہ جہانپوری کا تاریخی بیان              |
| ۳۶۹ | تقید کے خلاف پہلی آواز                        | ۳۶۵ | مولانا فضل حسین بہاری کا بیان                        |
| "   | تحصیل علم اسلامی اور تقیدی عین اعلیٰ          | ۳۶۶ | نواب صدیق حسن خاں اور آزادی فکر                      |
| ۳۸۰ | تعلیم کبھی گناہ نہیں سمجھی گئی                | ۳۶۷ | ترکِ تقید کے اصل محرک ہندوستان تھے                   |
| "   | تقید اجتہاد کے مقابل کا ایک لفظ               | "   | فرقة امہدیت کا بانی ہری چنده ولد دیلان چند           |
| "   | نواب صدیق حسن کی رائے مذاہب اربعہ کے بارے میں | "   | نواب صدیق حسن کی رائے مذاہب اربعہ کے بارے میں        |
| ۳۸۱ | ابن ابی شامہ کا ترکِ تقید کا موقف             | ۳۶۸ | مولانا محمد حسین کی رائے ترکِ تقید پر                |
| "   | عالم بھی تقید اعلم کر سکتا ہے                 | ۳۶۹ | متاخرین امہدیت کے تشدید امیر نظریات                  |
| ۳۸۲ | تقید اموات شیعوں کے ہاں ناجائز                | "   | مقلدین غیر مقلدین کی نظر میں                         |
| "   | ردیٰ فرقے کا تقید کا انکسار                   | ۳۷۰ | یہ تہرواں ذرقة کہاں سے آ گیا؟                        |
| "   | علام ابراہیم الوزیر اسی نظریہ کے تھے          | ۳۷۱ | علامہ قطبی کا بصیرت افروز بیان                       |
| "   | باہمی عمدی کے محتسبین کا تقید پر زور          | ۳۷۲ | باہمی عمدی کے محتسبین کا تقید پر زور                 |

|     |                                                  |                                                |
|-----|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ۳۰۲ | غیر مقلدین کی وجہ سے وستان کے نئے ابھرے نتھا تھے | پہنچ دستان میں ترکِ تقیید کا بھکڑا             |
| ۳۰۵ | محدثین نے ہمیشہ فتحہ امکی برتری تسلیم کی ہے      | تقیدیر پر لکھی کئی بسیں کتابیں                 |
| ۳۰۶ | سلفِ فروعی مسائل میں جماعتِ بنی انصار نے تھے     | حدیث پر تحریک عمل ہر کو محلہ نے اسے اپنایا ہوا |
| "   | مسکِ امدادیت کی نئی داشت بیل                     | امام ابن دہب کی نصیحت                          |
| ۳۰۷ | اس نئے فرقے کا آغاز مولانا شہید سے نہیں          | حافظ ابن حبیب کی نصیحت                         |
| ۳۰۸ | ترکِ تقیید اور تفریض میں فرق                     | مجتہد کے ساتے میں تقیید کی خطا معاف            |
| "   | یوسف بن عاصم کی مشاہ                             | نبوت کے بعد اونچا درجہ فتح کا                  |
| "   | ڈاکٹر اشتیاق حسین کا بیان                        | شاہ اسماعیل کا بصیرت افروز بیان                |
| ۳۰۸ | غیر مقلدین کی تاریخ کی دوسری منزل                | شاہ اسماعیل کے ہاں امام اعظم                   |
| "   | اب یہ لوگ بالکل لامد ہب بن گئے                   | غیر مقلد علماء کا قیاس کی ضرورت کا اقرار       |
| "   | امدادیت علماء و رشتہ الانبیاء میں نہیں           | تقیید کا معنی انتشار نہیں ضبط نہ تھا ہے        |
| ۳۰۹ | ڈاکٹر اقبال کی مسکراہ رائے                       | قیاس کے اصول دین سے ہونے کا اقرار              |
| ۳۱۰ | فرقہ غیر مقلدین ایک نو زائدیہ فرقہ ہے            | ابن عبد البر کے ہاں اس کی ضرورت پر جماعت       |
| ۳۱۲ | مولانا کرامت اللہ حبوبی کا بیان                  | امدادیت صرف اخاف کے خلاف نہیں                  |
| ۳۱۵ | مولانا عبد الجبار غزنوی کا بیان                  | غیر مقلدین کی ترکِ تقیید پر تابیں              |
|     |                                                  | پہنچ ترکِ تقیید صرف علمی پسند نہیں             |
|     |                                                  | ترکِ تقیید عدم جواہر تقیید نہیں                |
| ۳۱۸ | تقیید میں افراط و تفریط کے دو پہلو               | حضرت منیٰ کنایت اللہ صاحب کا بیان              |
| "   | تلخیق تقیید کا پہلو اے افراط ہے                  | حضرت مولانا اشرف علی تھانوی کا بیان            |
| "   | تلخیقین اور غیر مقلدین میں مقام و سطر            | غیر مقلدین کا اپنی شکستوں کا اقرار             |

### تقیید کے بعد تلفیق

|     |                                       |                                     |
|-----|---------------------------------------|-------------------------------------|
| ۳۱۸ | تقیید میں افراط و تفریط کے دو پہلو    | حضرت منیٰ کنایت اللہ صاحب کا بیان   |
| "   | تلخیق تقیید کا پہلو اے افراط ہے       | حضرت مولانا اشرف علی تھانوی کا بیان |
| "   | تلخیقین اور غیر مقلدین میں مقام و سطر | غیر مقلدین کا اپنی شکستوں کا اقرار  |

|     |                                           |     |                                      |                                          |
|-----|-------------------------------------------|-----|--------------------------------------|------------------------------------------|
| ۳۲۹ | حافظ ابن ہمام کی شہادت                    | ۳۱۸ | حافظ ابن ہمام کی شہادت               | متعدد کسگان سے امام کا پیروی کرتا ہے     |
| "   | حافظ ابن قیم کی شہادت                     | "   | حافظ ابن قیم کی شہادت                | امہ اربعہ میں سے کوئی مامور من اللہ نہیں |
| ۳۴۰ | حافظ ابن تیمیہ کی شہادت                   | ۳۱۹ | حافظ ابن تیمیہ کی شہادت              | تعلیف کا الغری معنی                      |
| ۳۴۲ | حافظ لزوجی شافعی کی شہادت                 | "   | حافظ لزوجی شافعی کی شہادت            | تعلیف کی دو مشاہیں                       |
| ۳۴۳ | حافظ ابن حجر کی شہادت                     | ۳۲۱ | حافظ ابن حجر کی شہادت                | تحریکی ہی کی سمت کا انتخاب               |
| ۳۴۷ | ابو بکر ابن العربي کی شہادت               | ۳۲۲ | ابو بکر ابن العربي کی شہادت          | مولانا کرامت علی جونپوری کا بیان         |
| ۳۴۵ | علامہ مازری کی شہادت                      | ۳۲۳ | علامہ مازری کی شہادت                 | علماء متداول کتابوں سے دین پیش کریں      |
| ۳۴۶ | ۱۔ اجتہاد مجتہد قطعیات کے خلاف نہ ہو      | ۳۲۶ | ۱۔ اجتہاد مجتہد قطعیات کے خلاف نہ ہو | متعدد شخص اور عالم مقلد میں فرق          |
| "   | ۲۔ اجتہاد مجتہد میں اجماع کی مخالفت نہ ہو | ۳۲۷ | "                                    | متعدد شخص کا تفرد                        |
| ۳۴۸ | شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی شہادت          | ۳۲۸ | شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی شہادت     | شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی شہادت         |

### المصیب فی الاجتہاد

|     |                                                                                                                                                                                                                 |     |                                     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------|
| ۳۴۹ | اجتہاد سے جو سئلہ نکلے وہ<br>شارع کی طرف منسوب ہو گا۔                                                                                                                                                           | ۳۴۸ | دحت باعتبار عمل ہے اجر میں نہیں     |
| ۳۴۹ | حافظ ابن تیمیہ کا ایک اور بیان                                                                                                                                                                                  | "   | صحیح بات کو نہ پہنچے تو صرف ایک اجر |
| ۳۴۹ | حافظ ابن ہمام کا ایک اور بیان                                                                                                                                                                                   | "   | پورا اجر صرف مصیب کرتا ہے           |
| ۳۴۹ | صحابہ سے اجتہادی مسائل میں خطا کا لفظ                                                                                                                                                                           | "   | اللہ کے ہاں حق ایک ہی ہے            |
| ۳۴۸ | حضرت علیؑ اور زید بن شاہنشہ نے ابن عباسؓ کو " خطا پر کہا اور رابن عباسؓ نے دونوں کو " حضرت ابو بکرؓ حضرت ابن حمودؓ اور حضرت عمرؓؓ نے حضرت عثمانؓ اور عبد الرحمن بن عوفؓ کو خطا پر کہا " حضرت امام احمد قول فیصل | ۳۴۸ | عمل اس سب حق پر ہیں اور ماجور میں   |
| ۳۴۸ | حضرت عثمانؓ اور عبد الرحمن بن عوفؓ کو خطا پر کہا " حضرت امام احمد قول فیصل                                                                                                                                      | "   | اجتہاد پر عمل کرنے کی مشاہیں        |
| ۳۴۸ | حضرت عثمانؓ اور عبد الرحمن بن عوفؓ کو خطا پر کہا " حضرت امام احمد قول فیصل                                                                                                                                      | "   | استقبال قبڈ کی مختلف صورتیں         |
| ۳۴۸ | حضرت عثمانؓ اور عبد الرحمن بن عوفؓ کو خطا پر کہا " حضرت امام احمد قول فیصل                                                                                                                                      | "   | صحیح سمت نہ پانے والا بھی ماجور     |
| ۳۴۸ | سب ائمہ کرام سے حسن ظن باقی ہے                                                                                                                                                                                  | "   | علوم شرعی اس پر صحیح نقل نہیں لائے  |

|                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۳۶۹</p> <p>”</p> <p>”</p> <p>۴۵۱</p> <p>”</p> | <p>۲. حضرت امیر معاویہؓ کا مذہب<br/>حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کا مذہب<br/>ابن تیمیہؓ کا وسعت مذاہب کا اقرار<br/>ابن قیمؓ کا وسعت مذاہب کا اقرار</p> <p>حضرت عمر بن عبد العزیزؓ صحابہؓ کے اختلاف کو پسندیدگی کی نظر سے دیکھتے تھے۔</p> <p>فہری اختلاف سے نماز ایک دوسرے کے پچھے ۳۵۳<br/>علام ابن شجیمؓ اور علام مرشادی کی شہادتیں ”</p> <p>دوسرے مذہب کے امام کے ساتھ نماز پڑھنا ۴۵۳<br/>لائے کے اختلاف پڑھنے کا سبب نماز پڑھنا کے ساتھ نماز پڑھنے اور حضورؐ کو براہ منایا۔ ۴۵۵</p> <p>طہارہ حدیث پر عمل کرنے کو بھی اپنے بڑا کہا ۴۵۴</p> <p>اصل و عقائد کے اختلاف قطبی درجے کے ہیں اور ائمہؓ کے فروعی اختلافات فاطمی درجے کے ہیں۔</p> | <p>۵۴۵</p> <p>”</p> | <p>مخالفت کے تخلیقی میں احتیاط کا حکم</p> <p>وسعت مذاہب الفقة</p> <p>اصول اور عقائد میں بات صرف ایک فروع داعمال میں کئی ایک طریقے اعمال میں تاریخی اور تعاونی نماز کے مختلف پیرامائے عمل امام جانی کی اس وسعت پر شہادت امام ترمذی کی اس وسعت پر شہادت اعتمادی اختلاف کی بنیاد الحاد پر ہے فروعی اختلاف کی بنیاد وسعت عمل پر ہے صحیح سخاری کا باب الرؤا علی الجہیہ سنن ابو داؤد کا باب فی رد الاجمار جامع ترمذی کا باب، ترک جہر بسم اللہ جامع ترمذی کا باب بسم اللہ بالجهیر رفعیدین عند الرکوع نہ کرنے والے بعض صحابہؓ رفعیدین عند الرکوع نہ کرنے والے کئی ایک صحابہؓ صحابہؓ کی طرف فہری مذاہب کی نسبت ا. حضرت معاذ بن جبلؓ کا مذہب</p> |
| <p>۴۵۹</p> <p>”</p>            | <p>صحابہؓ و تابعین کے خلاف ایک اعتمادی فساد ہے ۴۵۹<br/>محمدیں صحابہؓ کے اختلاف کو وسعت عمل کہہ کر قبول کرتے تھے</p> <p>صحابہؓ کی طرف فہری مذاہب کی نسبت<br/>احضرت معاذ بن جبلؓ کا مذہب</p>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <p>کئی ایک صحابہؓ</p>                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

- جمع کی دو اذانیں حضرت عثمانؓ کے حکم سے  
اٹھیسیٹ کا حضرت عثمانؓ پر بدعت کافر میں  
مولوی اسماعیل سلفی کا حضرت ابن عمر شیرازی مولیٰ  
خلافِ سنت چلنے کا فتویٰ } میں ہر فرقی ماجور ہے کرتی ماخذ نہیں۔ }
- ۵۹ دستِ عمل کو روکنا حضورؐ کا پند نہ ہوگا ۱۹۸۶ء  
حافظ ابن کثیر مشقی کا بیان کہ اجتہادی صور میں ہر فرقی ماجور ہے کرتی ماخذ نہیں۔ }
- ۶۰ تبیصہ بن بلہب کی روایت  
صحابہؓ اور تابعین میں اختلاف کی ایک مثال  
اجتہاد کی جی کتاب و سنت کے خلاف نہیں ہوتا، ہم  
اختلاف صرف فہم فصوص کا ہے } صاحبہؓ اور تابعین کے دو متوازی عمل  
نماز میں ہاتھ ناف سے نیچے } نماز میں ہاتھ ناف سے نیچے  
باندھیں یا اڈ پر } باندھیں یا اڈ پر  
امام ابراہیم شفیعی کا فتویٰ } امام ابراہیم شفیعی کا فتویٰ  
معین کاظمی سب کو ایک کرنا دھتا } معین کاظمی سب کو ایک کرنا دھتا  
دو نوں طرف کے عمل پر ایک اور شہادت } دو نوں طرف کے عمل پر ایک اور شہادت  
ہر صحیح حدیث جب ت مذمہ نہیں ہوتی } ہر صحیح حدیث جب ت مذمہ نہیں ہوتی  
فضیلۃ الشیخ عطیہ سالم کا بیان } فضیلۃ الشیخ عطیہ سالم کا بیان  
امام جبارہ کی نماز عبد العذر بن عمر کے پچھے } امام جبارہ کی نماز عبد العذر بن عمر کے پچھے  
حافظ ابن حجر کی دو نوں روایتوں میں تطبیق } حافظ ابن حجر کی دو نوں روایتوں میں تطبیق  
ڈاکٹر ریسف قرضادی کا بیان } ڈاکٹر ریسف قرضادی کا بیان  
فہنی مذہب کو ایک کرنے کے دلیلوں کو } فہنی مذہب کو ایک کرنے کے دلیلوں کو  
اس کے نتائج پر غور کرنے کی دعوت } اس کے نتائج پر غور کرنے کی دعوت  
ان لوگوں کا نصوص کو سمجھنے کا دعویٰ } ان لوگوں کا نصوص کو سمجھنے کا دعویٰ  
و سنتِ عمل میں سبب انتشار نہیں } و سنتِ عمل میں سبب انتشار نہیں

## سلفی کی صطراحت اور اس کا علمی جائزہ

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۳۸۳ اسلام میں صرف صحابہ و تابعین نہیں<br/>شیخ بندج کی تقریب کہ اس میں ائمہ اربعہ داخل میں ۔</p> <p>۳۸۴ شیخ بندج کا خط ولی میں کے نام ۔<br/>اعتماد کی ضرورت تجویز ہوتی ہے کہ انہوں موجود نہ ہو ۔</p> <p>۳۸۵ شیخ بندج کے مصلحتی کیا سمجھے گئے ہیں ۔<br/>امام بخاری کا ابراہیم سخنی اور حسن ابصیر پر اعتماد ۔</p> <p>۳۸۶ امام زہری کا بیان کہ رہنپیر پسند نہیں بلکہ ۔<br/>امام مالک اسلام کی پیروی میں ۔</p> <p>۳۸۷ عبیین بن سعید الالشاری سلف کی پیروی میں ۔<br/>امام قاسم بن محمد سلف کی پیروی میں ۔</p> <p>۳۸۸ رستے کی قضاۃ نمازیں گھر کو بھی قصر پڑھے ۔<br/>مقدمی جماعت کے لیے کس دلت کھڑے ہوں ۔</p> <p>۳۸۹ رونے دار کے لیے سوال کسی وقت بھی کروہ نہیں ۔<br/>سلف کے حد میں فرمودن کہ یہ نہیں ملتے ۔</p> <p>۳۹۰ جمع کارونہ کسی کے ہل نمودع نہیں ۔<br/>سلف میں سب لوگ کسی ایک لائن پر نہیں ہیں ۔</p> <p>۳۹۱ من اهل العلم والفقہ ومن دعیتی به<br/>مسجد نبوی کی نماذج کو معیار رکھنا<br/>بلکہ اسراجم مسجد نبوی میں کسی بھی داشتی گئی<br/>امام شافعی رکوں کو میں رکعت پڑھی پایا<br/>بین رکعت پر حدیث مرغوع نہ ملنے کی حرمت<br/>میں اہل کوکے عمل پر اعتماد ۔</p> | <p>سلف کی بادیں پیروی سے ہی ۔<br/>نان سلفی بتاتے ہے ۔</p> <p>نئے الجدیش برگز سلفی نہیں میں ۔<br/>گورہ غیر مقدمین کے ابتدائی مختلف نام<br/>دن نامہ میں سلفی کہیں نہیں تھا ۔</p> <p>حافظ ابن الصلاح شافعی المذهب تھے ۔<br/>عوسرہ ذیبی کی شہادت بن الصلاح سلفی تھے ۔</p> <p>برنگم کے الجدیش کی سلفی کی نئی تعریف<br/>حذفی شافعی، مالکی علبی سمجھی سلفی ہیں ۔</p> <p>نقہ شافعی میں ابوحنیفہ صاحب مطلق نہیں ۔<br/>نقہ شافعی نہیں، شواری نقہ ہے ۔</p> <p>سلف کے حد میں فرمودن کہ یہ نہیں ملتے ۔<br/>سلف میں سب لوگ کسی ایک لائن پر نہیں ہیں ۔</p> <p>سلف میں چاروں نہایت کے لوگ ہیں ہیں ۔<br/>سلف مالکین میں سعد و نہایت ہو جاتے ہے ۔</p> <p>شیخ عبدالرؤف منادی کی شہادت<br/>مختلف طرق عمل نشان دست عمل ہیں ۔<br/>شیخ بندج کی تقریب اخلاف العلماء رحمۃ<br/>خلاف العلماء نقہ اپنی حق کا قول نہیں ۔</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- حضرت عمرؑ اور حضرت علیؓ سے پیر کعت تراویح ۵۹۲ مدیث میں بامت کیا امام شافعی کے نام ہے ہے ؟  
سخیان قمری اور عبد اللہ بن مبارک بزرگ کعت تراویح پر "شیخ سجد کا ایمان افروز بیان" ۵۹۳ شیخ سجد کا بیان کہ چاروں اماموں میں سے کسی کی تلقید صدر پا ہے۔  
چاروں امام الحدیث رہنمای اصطلاح قدیم میں سے تھے ۵۰۰  
متقدین کے مقابل فرقہ متقدین کے الفاظ " ۵۹۴  
سب مقلدین ایک فرقہ ہیں (المہنت و جماعت) ۵۹۵  
غیر مقلدین ماقعی ایک بُٹی فرقہ ہے  
شیخ سجدی کا خط علماء کو کے نام ۵۰۱  
ہبہ طرح کے فہی موقع موجود ہے۔  
سخن اپنے شہادت کے سلف میں ۵۰۲  
دنور طرح کے اعمال سلف صالحین سے ثابت  
غیر مقلدین کا سلف بنی سعودی حکومت ۵۹۶  
کو معاملہ دینے کے لیے ہے۔  
کسی تاریخ کو راہ نہ دینے کے لیے محنت ۵۹۷  
سلف صالحین کا عقیدہ تبول ابن عبدالجوہی ۵۹۸  
غیر مقلدین مولانا ابوالکلام ازاد کی نظر میں  
غیر مقلدین کا اپنے آپ کو حدیث کہنا  
بلجیث کا ناطق شافعیوں پر بھی بوجاتا رہا ہے  
علام سبکی کی شہادت  
بر عینیر یاک و سند میں اہل حدیث کا لفظ ۵۹۹  
منصورہ کے رہنے والوں پر  
من سے صراحت کعت تراویح والے نہ تھے  
بیرون مہدیہ فرقے کا تعارف کہیں  
بلجیث نام سے نہیں۔  
مرزا ناباروی نے انگریزوں سے نام کو منظور کر لیا ۶۰۰

|     |                                                                                                                                                 |                                                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۱۱ | حنفی اور حنبلی فقہ میں صحابہ کی جمیت<br>دونوں کے فہری امور میں صحابہ کی اقتداء                                                                  | { سلفی اور سلطانی میں ان کا تعارف<br>سلفی کے نام سے۔                                                     |
| ۵۰۸ | ۵۰۹                                                                                                                                             | سلفی کی اصطلاح سعدی عرب میں<br>سلفینڈ کی خانہ کعبہ پر قبیلہ کے کی مہم<br>بریدہ میں سلفینوں کا شیخ بن باز |
| "   | " { کو نہیں چھوڑ سکتے۔<br>اہل السنۃ والجماعۃ کا تاریخی امتیاز<br>صحابہ کے اختلاف میں کسی پر باطل کا نقطہ نہیں،<br>ذان میں حق و باطل کا فاصلہ ہے | } کے خلاف پر مد پیگنیہ۔<br>سلفینڈ کا بغدادی مزاج                                                         |
| ۵۱۰ | " { اخلافات میں صرف صواب اور خطا کے فاصلے<br>امتی صرف عمل رسالت کا جھنڈا نہ اٹھائے<br>اس سے صحابہ کے خلاف بدگمانی پیدا ہو گئی                   | } اٹکا رہا ائمہ سے انکار یہ تک<br>سودی علماء و مشائخ اور غیر مقلد علماء                                  |
| ۵۱۱ | سب صحابہ حق پر ہیں اس کا مطلب<br>سب ائمہ ارجاع کے حق ہونے کا مطلب                                                                               | } میں بنیادی فروق۔<br>سودی حکومت کی روادار پالیسی<br>بعضیں آنحضرت مولوی کی پر علیحدہ علیحدہ مسجدیں       |

### مؤلف کے قلم سے قرآن کریم کا تعارف

## ہـشـاـرـ الـتـشـرـیـل

مؤلف نے اس میں تاریخ قرآن. جمع قرآن. حفاظت قرآن. اعجاز قرآن. فضائل قرآن.  
ارض القرآن. لغت فی القرآن. قراءات القرآن. اصطلاحات القرآن. تاثیر قرآن. تفاسیر قرآن اور  
ترجم قرآن جیسے معنایمن مہم پر سیر یا حاصل علمی بحث کی ہے۔

اسلام اکیڈمی نجپٹر کی لاجوہ باری علمی پیش کش

# ا ش ا ل الح دیث

جلد اول

: عنوانات :

لقط حديث تارتخ حديث مصروف حديث ضرورت حديث  
مقام حديث اخبار حديث قرآن الحديث جھیت حديث  
خطت حديث تدوین حديث رجال حديث شیعہ و علم حديث  
اسلوب الحديث اشال حديث غربی الحديث

تألیف

ڈاکٹر علام حسن الدین محمود

ڈاکٹر علام اسلام اکیڈمی نجپٹر

د ل ا ز ا ل م ح ا ر ف

افضل پاکیست، اردو بازار، لاہور

## الاعتدار

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ.

کس زبان سے اللہ رب العزت کا شکر کریں لہ اس نے تیس سال پہلے کی اس علمی امامت کو منصہ شہود پر لانے کی توفیق بخشنی۔ حضرت علامہ خالد محمد صاحب دامت برکاتہم نے جب یونیورسٹی طلبہ کے لیے آثار التنزیل اور آثار الحدیث لکھی تو ساتھ ہی آپ نے آثار الفتنہ پر بھی کچھ مضمایں پڑھ کر تلمیز کیے تھے۔ لیکن طرح طرح کی مصروف فیتوں اور تسلسل اسفار کے باعث آپ انہیں ایک باقاعدہ کتاب کے طور پر شائع نہ کر سکے۔ طلبہ اور علماء کو شدت سے آپ کی اس کتاب کا انتظار تھا اور راقم المحروف اس ضرورت اور طلب اشاعت میں سب سے آگے رہا۔

بجھے حضرت موصوف کے علمی مضمایں کو جمع کرنے کا بچپن سے شوق رہا ہے۔ پھر میں نے ماہنامہ الرشیدہ ساہیوال، الخیر مستان، خدام الدین لاہور اور دارالعلوم دیوبند میں آپ کے فقہ سے متعلق کچھ اور مضمایں بھی دیکھے۔ الہمال ماسچنٹس میں بھی آپ کے اس موضوع پر کچھ قسمی مضمایں چھپے۔ میں نے آپ سے گزارش کی کہ ان مضمایں میں سے بھی کچھ اس علمی دستاویز میں شامل کر لیے جائیں اور آثار الفتنہ ان مضمایں کی ایک جامع کتاب کی صورت میں سامنے آئے تو اس سے یونیورسٹیوں اور کالجوں کے طلبہ کو مطالعہ اسلامیات میں کافی مدد ملے گی۔ اللہ رب العزت کا شکر ہے کہ آپ نے اختر کی اس تجویز کو قبول فرمایا اور اختر کو ان کے جمع و تالیف کی اجازت دی۔

کتاب مذاصلہ ایک کتاب نہیں۔ یہ حضرت علامہ صاحب کے ان مختلف رسائل اور مضماین کا مجموعہ ہے جو آپ نے مختلف اوقات میں لکھے اور وہ پاکستان اور ہندوستان کے مختلف جرائد میں چھپے۔ یہ علمی جواہر پارے حضرت موصوف کے بیاض میں منتشر اور متفرق تھے

اور دل چاہتا تھا کہ جس طرح حضرت موصوف کے حدیث پر مصاین اثمار الحدیث میں ایک جگہ آگئے ہیں۔ آپ کے فتنے پر لکھے گئے مصاین بھی اثمار التشريع کے طور پر ایک جگہ جمع ہو جائیں۔ احتقر لے اس کام کے لیے قدم بڑھایا اور جہاں جہاں سے جو جو مصاین ملتے گئے اخراج نہیں کیجا کرتا گیا اور حضرت کے سامنے پھر نہیں کتاب بنانے کے پیش کرو یا۔

اُڑائے کچھ درق لائے نے کچھ نزگس نے کچھ گل نے  
چمن میں ہر طرف بکھری پڑی ہے داستان میری

ایک کتاب اور ایک محبود مصاین میں بڑا فرق ہے۔ کتاب میں ایک بات بس ایک دفعہ آتی ہے اور محبود کتب میں ہر کتاب اپنے مصاین میں مستقل ہوتی ہے اور تکمیل مضمون میں بعض وہ مصاین بھی آجاتے ہیں جو دوسرے کسی عنوان میں بھی زیر بحث رہے اور باادی النظر میں یہ بعض مصاین کی تحریر محسوس ہوتا ہے۔

اس کتاب میں بھی شاید آپ یہ فرق محسوس کریں لیکن اگر آپ حدیث و فتنے کی کتابوں کو سامنے رکھیں تو آپ کو ان میں بھی سبی انداز ملے گا۔ صحیح بخاری کو ہی لیجئے ایک روایت اس میں کسی کسی مقامات پر روایت ہوئی ملتی ہیں۔ صحیح بخاری میں جگہ جگہ میں السطر اشارات ملتے ہیں کہ یہ حدیث فلاں فلاں صفحات پر بھی گزر چکی ہے۔

حضرت امام بخاری تو ترتیب ابواب کے لیے تقطیع حدیث بھی جائز سمجھتے ہیں اور جو بکرا جس مقام کے مناسب جانا اُسے دہان روایت کر دیتے ہیں۔

فہتی مصاین کی اساس حدیث پر ہے جس طرح ایک حدیث کئی کئی ابواب میں زیر بحث آجاتی ہے۔ فتنے میں بھی بسا اوقات ایک اصول کی جملک کئی کئی ابواب میں دیکھی جا سکے گی۔ فتنے کا مطالعہ اصول فتنے کے تحت کیا جائے تو اس میں مصاین کا تکرار اور پھر جگہ جگہ ان اصولوں کا انطباق اس جمع و تالیف کا جزو لازم نظر آئے گا۔

حضرت علام صاحب کے یہ مصاین مختلف پیرالیوں میں سامنے آئے ہیں اور آپ اس

میں صحیح بخاری کے اسلوب پر چلے ہیں۔ امام بخاری جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت لاتے ہیں تو اسے سند کے ساتھ پیش کرتے ہیں اور جب آپ فہمہ (جیسے امام حسن ابیری، امام ابراہیم غنی، علامہ شبی اور امام حماد بن ابی سیحان وغیرہم) کے احوال لاتے ہیں تو آپ انہیں اپنی مقول سند سے بیان نہیں کرتے۔ آپ نے ہر روایت اور ہر قول کو اس متوازن درجہ میں رکھا ہے۔

حضرت علامہ صاحب نے بھی جہاں مسائل کی اصولی چیزیت سے بحث کی ہے وہاں آپ نے کتاب و سنت سے قوی اسنال کیا ہے اور جہاں کتاب و سنت کے ان اصولوں کی تگ و تاز ہے، وہاں آپ نے فہمہ و محدثین کی تصریحات ان کے شخصی اعتقاد پر پیش کی ہیں۔

حضرت علامہ صاحب کے مسودات میں بیشتر عربی عبارات بغیر ترجمہ کے درج تھیں۔ اختر نے کوشش کی ہے کہ ساتھ ساتھ ان کے ترجمے کئے دوں۔ عربی عبارات کے ترجمہ میں اختر نے لنفی رعایت نہیں کی۔ آزاد ترجمے میں مفہوم سامنے لانے کی کوشش کی ہے۔

## ایک کتاب کے مختلف اڈیشنوں کا استعمال

یہ مضمایں چونکہ ایک وقت کے لکھے ہوئے نہیں۔ مختلف وقتوں میں مختلف ضرورت کے تحت لکھے گئے۔ اس لیے آپ نے ان میں ایک کتاب کے مختلف اڈیشنوں کو استعمال کیا ہے۔ سو اگر آپ کو حوالے ایک اڈیشن کے مطابق ملیں اور دوسرے حوالے اس اڈیشن کے ان صفات میں نہ ملیں تو اس سے پریشان نہ ہوں وہ حوالہ جات دوسرے صفحات میں ملیں گے۔ اور ان شاء اللہ آپ کوئی حوالہ مخلاف واقعہ نہ پائیں گے۔

قرآن کریم میں بھی کئی ایک واقعات مختلف مقامات پر مختلف پیرالیوں میں بیان ہوتے ہیں اور ہر جگہ تعبیر میں کچھ اختلاف ہے لیکن اسے ہم تکرار نہیں کہتے۔ یہ مضمایں تاسیس کے طور پر مختلف مقامات پر ذہراً کئے گئے ہیں۔

حضرت علام صاحب نے بھی قرآن و حدیث کے اس اسلوب کے مطابق بعض اہم مصنایں بہ پیرا یہ تاسیس دہراتے ہیں۔ قارئین سے درخواست ہے کہ وہ انہیں اسی پیرا یہ میں مطالعہ فرمائیں۔

یہ کتاب اسلامک اکیڈمی مانچسٹر کی ایک علمی تاریخی اور تحقیقی پیش کش ہے اُسے کوئی فرقہ وارانہ اور منافکرانہ پیرا یہ کی کتاب نہ سمجھا جائے۔ حضرت علام صاحب نے طلبہ کے لیے فہری خلافات کو ان کے اصولوں اور نتائج کی روشنی میں واضح کرنے کی کوشش کی ہے اس میں کسی فرقی کی تائید یا تردید مقصود نہیں۔ طلبہ کے ذہن کو روشن کرنے کے لیے فہری خلافات کو ان کی اصل صورت میں سامنے کر دیا گیا ہے۔

مَوْلَفُ اپنی اس علمی کاوش میں کہاں تک کامیاب ہے ہم اس پر قبل از وقت کچھ نہیں کہہ سکتے۔ لیکن جو طالب علم یا عالم بھی اس کا غیر جانبدارانہ مطالعہ کرے گا، وہ یقیناً اس نتیجہ میں ہمارا ساتھ دے گا کہ حضرت علام صاحب نے دقیق علمی مباحثت کو جس تحقیقی پیرا یہ میں بذریع ناظرین کیا ہے وہ آپ کا ہی حصہ ہے۔

آپ نے تقریباً ہر موضوع میں مختلف ممالک کے فقہاء و محدثین کی عبارات پیش کی ہیں۔ ان کے جامع مطالعہ سے طالب علم اس نتیجہ پہنچتا ہے کہ مختلف ممالک فتنہ اسلامی کی وسعت میں یہ کمزی جنگ کے سید ان نہیں جو رہنے کے لیے ہمارے کیے گئے ہوں۔ ان مباحثت سے غرض مختلف ممالک کو ایک درسرے کے قریب لانا ہے اخلافات کو بڑھا نہیں طلبہ اسے اس نقطہ نظر سے مطالعہ کریں تو ان شامِ الشریعہ اسلامی رہداری کی طرف ایک موثر قدم ہو گا۔

(حافظ) محمد اقبال عفان الدین

## کلمہ تشریف

اللہ تعالیٰ نے اس بندہ عاجز پر بڑا کرم فرمایا کہ اس نے کامبوجوں اور یونیورسٹیوں کے طلبے کے لیے قرآن کریم کے تعارف میں آثار التنزیل اور حدیث کے تعارف میں آثار الحدیث لکھنے کا موقع عطا فرمایا اور پھر فتح کے تعارف میں آثار التشريع الاسلامی لکھنے کی سعادت بخشی۔ اسلام میں علم کے یہی تین ماغذے ہیں۔ ۱. قرآن کریم ۲. سنت اور ۳. اجتہاد۔ سنت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ کے ساتھ صحابہ کرام کے طریق عمل کو بھی شامل ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ما انما علیہ واصحاب کہہ کر صحابہ کو بھی اپنے ساتھ شامل فرمائے۔ پھر اجتہاد اگر متفق علیہ درجے کا ہو تو اسے اجماع کہہ دیتے ہیں اور محبوبین کا اپنا اپنا استنباط ہوتا ہے فقط کہتے ہیں جو مسائل شریعت اجتہاد کی راہ سے معلوم ہوں وہ بھی عین دین ہیں کیونکہ انہوں نے کتاب و سنت کے چند سے ہی ظہور پایا ہے بوسانہیں بھی اسی درجہ میں مانا جاتے کا جس درجہ میں ہم نے کتاب و سنت سے رہنمائی پائی تھی۔ یہ فرضیہ عادلہ ہے جو عمل میں ان کے برابر کا علمی ماغذہ ہے۔

سو علم اپنی تین دائروں میں ہے۔ ۱. آئیت محکمہ۔ ۲. سنت فائدہ اور ۳. فرضیہ عادلہ

اس کے سوا جو ہیں وہ واردات ہیں یا بدعاں۔ شریعت نہیں۔

مطالعہ اسلامیات ایک گہر اسمندر ہے پوری عمر بھی اس میں لگئے رہیں تو شاید ہے عبور نہ کر پائیں لیکن ان اصولوں کا سمجھ لینا علماء اور طلبہ کو واقعی تعین کی ایک ایسی سرحد پر ہے اتنا ہے کہ وہ لاکھوں جزیئات کو نہ جانتے کے باوجود محسوس کرنے لگتے ہیں کہ انہوں نے اس کا احاطہ کر لیا ہے اور یہ وہ مقام ہے جہاں عوام عالم کے اور عالم اعلیٰ علم کے سایہ میں چلتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ کا ہزار ہزار شکر ہے کہ اس نے ان تینوں موصنو عادات پر لکھنے کی توفیق دی اور آج آثار التنزیل اور آثار الحدیث کے ساتھ آثار الفقہ کی یہ دو صدیں بھی اپ کے ہاتھ میں

ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے آثار اننزیل اور آثار الحدیث کو جو قبولیت بخشی احترازیہ اور میں اس کا اندازہ نہ کر سکتا تھا۔ ابتداء میراڑہن یہی مخفی کا لجوں اور یونیورسٹیوں کے طلبہ کے لیے اسلام کے مانند علمی کا ایک تعارف ہو گا۔ لیکن میں نے دیکھا کہ آج مدارس حربیہ کے طلبہ بھی ان سے اسی طرح استفادہ کرتے ہیں جس طرح یونیورسٹیوں کے طلبہ اور دفاتر کے علم دوست حضرات ہدرہ حج اور وکلاء صاحبان دعیرہ سم۔

تصنیف و تالیف کی اس خدمت نے احقر کو تبلیغی اسفار سے نہیں وکا۔ امریکہ کینیڈا، پاکستان، بھنگلہ دلیش، جنوبی افریقہ، آسٹریلیا اور جنوبی فوجی کے دوروں میں بھی احقر لکھنے کے لیے کچھ اوقات نکالتا رہا۔ ظاہر ہے کہ اس صورت میں ہمیشہ کوئی کھلی لائبریری یا سامنہ ہو سکتی تھی۔ سوانح حالات میں زیادہ مدار زبانی یادداشت پر رہ کسی مقام پر کوئی تشکیل محسوس ہو تو اسے اس صورت مال کی مدد مددی سمجھیں۔ یہ نہیں کہ اس موضوع پر اہم مولا دھارے سامنے نہ تھا۔

مظاہر کو جمع کرنے اور ان کی نعمتیں فراہم کرنے میں جو خدمت مولانا حافظ محمد اقبال رنگوں نے سر انجام دی احقر ان کا تodel سے ممنون ہے۔ پروف رینگ میں جانب حافظ اطہر عزیز ایم اے اور محمود احمد خاں سوری کی خدمات آثار الفقة کی ایک تاریخ ہیں اور اس کی طباعت اور نشر و اشاعت کی جو خدمت عزیز مختتم احسان الحق خاں نے سر انجام دی ہے احقر ان کا یہی قلب سے شکر گزار ہے اور حقیقی شکر کے لائق وہ دوست قدرت ہے جس لے ان اساب سے مختلف کام لیے اور آج یہ علمی مرقع آپ کے ہاتھ میں ہے۔

دعا کیجئے جس طرح اللہ تعالیٰ نے ان تین مانند علمی کے تعاون کی سعادت بخشی۔ اللہ تعالیٰ آثار الحسان فی علم الاحسان کی تکمیل کی بھی توفیق دے۔ اس کا موضوع اعمال قلب میں جس طرح فتح کے موضع اعمال بدن ہیں علم احسان اعمال قلب سے بحث کرتا ہے اور یہی علم ہے جس سے دل کے زنگ دھلتے ہیں۔

قال اللہ تھم دعفا اللہ عنہ

## مقدمہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ<sup>۵</sup>

انسان فطری عذر پر مدنی اطیع واقع ہوا ہے۔ دیگر جانوروں کی طرح یہ اکیلانہ ہیں رہ سکتا۔ اپنے ابنا تے جنس (و دوسرے انسانوں) کا محتاج ہے اور آئندے اپنے دُنیوی امور باہم ترتیب دینے کے لیے دوسرے انسانوں کی ضرورت ہے اور لین دین سے معاشرہ بتلتے ہے اور زندگی کی سچی ترتیب تہذیب کھلا قی ہے۔

انسان جہاں بھی رہے یا بے ہیں وہاں باہمی تعلقات کا ایک صابطہ ذہنی طور پر از خود ترتیب پا جاتا ہے۔ اس میں انسان اپنے اعمال اور صورات کی کمل دیکھ بھال کرتا ہے اپنے رہنے کو سزاوارتا ہے۔ اس تہذیب اخلاق اور تہذیب منزل کے بعد وہ علاقے اور شہر کے دوسرے ابنا تے جنس سے تعلقات بڑھاتا ہے اور شہری اور ملکی امور میں اپنے حالات کے مطابق دخل دیتا ہے اسے سیاست ممن (شہر مل کی سیاست) کہتے ہیں۔

ہر دور میں اہل فکر نے انسانی مشترک زندگی کو سبھرنا نے کے لیے مشورے کیے ہیں اور باہم مجلسیں بھی کی ہیں۔ انہی مجالس سے آگے تہذیب کے بگ و بار بھوٹے ہیں اور پھر بھیں سے اس بدلیاں بنی ہیں۔ دنیا کے بڑے بڑے ممالک زمانہ قدیم سے متعدد چلے آر ہے ہیں۔ اول الائک بدلے رہے اور تہذیبیں بنتی اور بگرفتی رہیں۔ دنیا کے بیشتر خطے بڑے بڑے اقلیات سے درجاء رہے۔ قومیں اُٹھتی بھی رہیں اور مٹتی بھی رہیں کتنی قومیں اس طرح پیوست غاک ہوتیں۔ کوئی کچھ نہیں کہہ سکتا۔ قرآن کریم میں ہے۔

وَكُوَا هَلْكَانَ مِنَ الْقَرْوَنَ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ۔ (پا ۱۹ بني اسرائيل، آیت ۷۸)

ترجمہ۔ اور ہم حضرت نوح کے بعد اور کتنی قوموں کو پیوست غاک کر چکے ہیں۔

سینکڑوں وہ سرجن پر سیادت کے تاج رکھے ہوئے تھے۔ اقلیات کی بھوکروں سے پامال ہوتے۔ ردم کی ایک اپنی تہذیب بھتی اور امیان کا ایک اپنا تہذیب بھتا۔ یونان

علوم و فنون کا گہوارہ تھا اور مصر کی ایک اپنی ثقافت تھی۔ فراعین مصر ہوں یا خواتینِ جین، برائیہ ہند ہوں یا انعام خانیں، سب کی اپنی اپنی تاریخ ہے اور اپنی اپنی روایات، لیکن سب کے دسماں تر و قوانین انسانی فکر و نظر کا حاصل ہیں۔ ہر مذہ پر انسانی بحث ہات کی ایک نئی نمائش لگی، ضابطے ٹوٹتے رہے اور قوانین بدلتے رہے۔

صرف عرب کی صحرائی آبادیاں تمدن سے نا آشنا رہیں۔ وہاں کوئی معاشرتی یا سیاسی نظام نہ تھا۔ بے آب و گیاہ صحراؤں میں قافلے چلتے رہے اور صحرائی جہاڑوں کی قطعہ ریس آبادیوں کی آبادیوں کو ادھر ادھر کرتی رہتیں۔ جہاں انہیں گھاس اور پانی نظر آتے وہیں وہ ڈیرے میں ڈال دیتے تھے۔ کم کے چھٹے سے شہر میں ایک اللہ کا گھر تھا جس کے متولی ان رستوں میں امن کے حقدار سمجھے جاتے تھے۔ ان کی تاریخ میں کوئی ایسا بڑا آدمی نہ گزرتا تھا جس کی لوگ ہریور شپ کرتے ہوں اور اسے اپنا سیاسی باپ سمجھتے ہوں جائیں تصور ہیں۔ وہ اپنی یہ عقیدتیں اپنے بنائے بنوں پر سرشار کرتے اور انہیں انبیا تے سابقین کا منظہر سمجھتے اور اس — فکری روشنی وہاں کوئی نہ تھی۔

**نہ وال مصہر کی روشنی جلوہ گر تھی نہ یونان کے علم و فن کی خبر تھی**  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے وہاں ایک قوم اٹھی، منتشر انسانی افراد میں جوڑ پیدا ہوا، پہلے انسانوں کی یہاں ایک بھیڑ تھی۔ اب وہ ایک قوم بننے، ان میں ایک تہذیب اُبھری اور جو لوگ اس بھی اُتھی کی قیادت میں اُٹھنے ان کا ایک معاشرہ بنا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس معاشرے کی تربیت جن اصولوں پر کی وہ اس قوم کا ضابطہ اخلاق ہے اور جس پر ائے میں یہ لوگ خدا کے آگے جھکے وہ ان کا دین قرار پایا۔

جب یہ لوگ مدینہ پہنچے ہے تو ان کی ایک اپنی ریاست قائم ہوئی۔ مدینہ کی سلطنت ایک خود نمائاریاست تھی۔ پھر کہ فتح ہوا اور پہلی دفعہ عرب ایک عظیم سلطنت بن کر اُبھرے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جس طرح اس قوم کو عقاید اور عبادات کے طریقے

بنتے۔ اسی طرح انہیں آدابِ زندگی سکھاتے۔ معاشرت اور معیشت سیاست اور امارت لین دین اور مارکیٹ ہر رائے زندگی میں وحی کا نور داخل کیا اور اسلام ایک جامع نظام حیات کی صورت میں دنیا کے سامنے آیا جس میں آدابِ بندگی بھی مختصر اور آدابِ زندگی بھی۔ اسلام میں سیاست کی تعریف یہ ہے۔

السیاستہی القانون الحافظ للحقوق الالہیہ والاشانیہ۔

اسلام میں قانون کی اساس انسانی ضرورت معاشرتی سہولت فطری تقاضوں، شرافتِ انسانی اور طاعتِ رب انبیٰ پر رکھی گئی۔ اللہ تعالیٰ نے جو احکام دیئے ان سب میں یہ پانچ امور ملحوظ رہے۔ اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی جو کچھ کیا اور فرمایا اس میں ان پانچ امور کی رعایت موجود رہی۔ آگے مجتبیین بھی کتاب و سنت کی روشنی میں انہی اصولوں پر چلے ہیں اور ان کی محنت اللہ تعالیٰ کو اتنی پیاری لگی کہ یہ درست بات نہ بھی پاسکیں تو اللہ تعالیٰ سے ایک اجر کے مستحق قرار پائے اور درست بات پانے والوں کو دگنے اجر کی بشارت دی گئی۔

دین میں یہ محنت کرنا اور علم میں ان اصولوں کی روشنی میں چیز اتفاقہ کہلاتا ہے۔ اسلام میں قانون سازی کی اساس کتاب و سنت کے بعد اسی فقرہ پر ہے۔

نامناسب نہ ہوگا اگر ہم دنیا کے دوسرے صنوالبل زندگی پر بھی ایک طائرانہ نظرِ الٹتے چلیں جو انساؤں نے اپنے عقل و تجربہ کی روشنیوں میں اور مختلف الانواع اسمبلیوں میں بیٹھ کر طے کیتے ہیں اور انہیں انسان کے فطری تقاضوں سے ہم آہنگ کر کے دیکھیں کیا ان ہیں کوئی مجموعہ قوانین ہمارے ذکر کردہ پانچ اصولوں سے مطابقت کرتا ہے؟ کسی سیکولر سٹیٹ کے مجموعہ قوانین میں ہمیں ان پانچ امور کی رعایت نہ ملی۔ ان کے خلاف سے پوچھا تو سمجھی اس سوال میں تھکنے نظر آتے ہے۔

حرت ہے اس سافر بے بس کے عال پر جو تھک کے رہ گیا ہو منزل کے سامنے

فلہت نے انسانوں میں سمجھ کپیاں نہیں اور آرام کی طرح ایک جتنی تعاضاً بھی پیدا کیا ہے۔ یہ جتنی تعاضاً تشرفت انسانی قائم رکھ کے پورا ہو تو اسے نکاح کہتے ہیں۔ نکاح کامیاب نہ ہو سکے اور فرلئین کی طبیعت نہ ملے اور وہ ایک دوسرے کے ساتھ نہ چل سکیں۔ تو پھر علیحدگی بھی ہو سکتی ہے اسے طلاق کہتے ہیں۔

اب دیکھئے گر کرنی لڑکی بیس سچپیں سال کی عمر میں بیوہ ہو جاتی ہے تو ہندود حرم میں اسے دوسرا شادی کی اجازت نہیں۔ اب ساری عمر وہ غیر فطری زندگی بسر کر گی۔ بیچاری کا خاوند کیا مراد وہ خود بھی سرگئی۔ زندگی کے اس ہولناک مستقبل کا سامنا کر سکنے والی عورتیں عموماً خاوند کی متیت کے ساتھ ہی سنتی ہو جاتیں اور اس سنتی زندگی سے بچی رہتیں جو نسلت ان کے لیے سنجویز کرتے تھے۔ اسلام نے نکاح بیوگان کی اجازت دے کر انسان کی فطری قدروں کی تحریک کی۔ گودا ایک عام بیوہ عورت ہی کیوں نہ ہو۔

عیسیٰ یتیں نے طلاق کی راہ بند کر کے فرائیں کی نہ ملنے والی طبیعتوں کو ہمیشہ کے لیے کاظموں کی تلخی میں جبڑ دیا۔ غیر فطری قوانین کی چکی صحتی رہی۔ اور انسان اس میں پستے رہے اسلام نے طلاق کو الغض المباحثات تو کہا کہ جلدی یہ قدم نہ اٹھاؤ۔ لیکن اس کی باعزت اجازت دے کر انسان کی فطری قدروں کی عزت رکھ لی۔ انسان کو یہ رعایت کسی بادشاہ یا سلطنت لے نہیں دی خود رب العالمین نے دی ہے۔ لالہ یعنی اتحانے دھرم شاشر کی شرح لکھی ہے اس میں وہ مسلمانوں کے بارے میں لکھتا ہے۔

پور دگارِ عالم نے ان کو قانون مکمل صورت میں مرحت فرمایا ہے کسی بادشاہ کو قانون وضع کرنے کا اختیار نہیں ہے۔ بیش بہا ذخیرے (فتح) کی موجودگی میں بادشاہ وقت کا کرنی کام وضع قوانین کے متعلق باقی نہیں رہتا۔ اسلام میں انسان پر انسان کی حکمرانی ہے۔ انسانوں کے پیدا کر لے والے کا قانون چلتا ہے۔

## دھرم شاستر میں معاشرت کی ایک جھلک

عام شادی جس طرح انسانی معاشرے میں پائی جاتی ہے اُسے اردو میں ازدواج کہتے ہیں۔ ہندو شاستر میں ازدواج کی کئی فسمیں ہیں ۔۔۔

۱. گاندھرو ازدواج ۲. اسورا ازدواج ۳. پتیار ازدواج

اسی طرح دھرم شاستر میں بیٹوں کی فسمیں ہیں ۔۔۔

۱. کشڑاج ۲. گودھاج ۳. کاثنی بٹیا ۔۔۔

اب ہم ان کی کچھ تفصیل بھی سامنے کیے جاتے ہیں ۔۔۔

① گاندھرو ازدواج ۱۔ سے مسلمانوں میں متعدد کہتے ہیں۔ اس میں صرد اور عورت مخصوص طائفانی کے لیے آپس میں تعلق پیدا کرتے ہیں۔ اس میں شرف انسانی کی کوئی رعایت نہیں رہتی۔

② رُذکی کے باپ کو معاوضہ دے کر رُذکی رکھنا اسورا ازدواج کہلاتا ہے۔

③ رُذکی کو ہوش نہ ہر اور اپنا کام کر جانا پتیار ازدواج کہلاتا ہے۔

جو رُذکی کسی کنوواری سے پیدا ہو وہ اپنے نانا کی ملکیت سمجھا جاتے گا وہ کافی بٹیا کہلاتے گا۔ عورت کا بٹیا پہلے شوہر سے ہو وہ کشڑاج کہلاتے گا۔

بیوی کسی غیر مرد سے بچپہ جنے وہ بچہ اس عادند کا گودھاج بٹیا کہلاتے گا۔

دھرم شاستر کی یہ چند جزئیات ہم نے لالہ بینا تھک کی شرح سے نقل کی ہیں۔ دھرم شاستر قانون و صیت سے بکیر خاموش ہے، بہن اولاد میں سب سے ٹبے ہیئے کو باپ کا وارث کرتے ہیں۔

## مشہور متفقن مولوں کے قانون کی چند جزئیات

① اگر کوئی شخص روپیہ قرض لے کر زمین خریدے تو اس قرض کا ادا کرنا اس کے لیے

مزدوری نہیں قرض بنیادی ضرورتوں (کمانے پینے وغیرہ) کے لیے تو یا جا سکتا ہے لیکن زین خریدنے کے لیے نہیں۔ خریدی زمین اب مالک روپیہ کی ہوگی۔ خریدنے والے کی نہیں۔

(۱) اگر کوئی شادی شدہ مرد حقیقتِ زوجیت ادا کرنے کے قابل نہیں تو ہبھی کر حق ہے کہ شوہر کے رشتہ داروں میں سے کسی سے متنقیع ہو اور اولاد اس پہنچے خادم دکی ہی سمجھی جائے گی بہنہ دوں میں یہ خدمت بڑھن سر انجام دیں تو اسے نیوگ کہتے ہیں۔

## ساسانیوں کا معاشرتی قانون

ڈنار کی کوپن ہیگین یونینرستی کے پروفیسر آر تھر کر سٹین نے ساسانی تمدن پر ایک جامع کتاب لکھی ہے۔ ڈاکٹر اقبال مرحوم سابق پرنسپل اور مٹیل کالج لاہور نے اس کا اردو میں ترجمہ کیا ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ وہاں شادیاں دو قسم کی ہوتی تھیں ایک مستقل اور ایک عارضی مستقل شادی کے میاں بیوی کے لیے پہلوی زبان میں شوہر اور زن کے الفاظ استعمال ہوتے تھے لیکن عارضی شادی کی صورت میں شوہر اور بیوی کے لیے میرگ اور زیانگ کی قانونی اصطلاحات متین ہیں۔

فتح اسلام سے پہلے ایران میں یہ جو عارضی شادی تھی فتح اسلام کے بعد اسے متعدد کا نام دیا گیا۔ یہ ایرانی متعدد اس نکاح صفت سے بہت مختلف تھا جو بعض جنگی حالات کے تحت مردوں میں رائج تھا۔ اس کا مقصد صرف جنگی تکالیف نہیں اس کی معاشرتی خدمت بھی ہوتی تھی۔ وہ عارضی بیوی اس کے گھر کی بھی محافظت ہوتی اور اس کے لیے کھانا بھی بناتی تھی۔

فتح حفظ له متاعہ و تصلح له شیاء۔

عورت سے یہ فائدہ اٹھانا (متعہ) عارضی ہر تاحدا لے سے متعد کہتے تھے۔

اسلام نے جس طرح دیگر کئی بڑائیاں تدریجیاً ختم کیں اس متعدد کو بھی حرام قرار دیا۔ تاہم اس مکاح وقت میں باقاعدہ گواہ ہوتے تھے اور یہ صرف تکین مبنی کا سامان نہ تھا، ایرانی متحداں سے بیکر نہ دیا ایک دسری صورت عمل تھی۔ اس میں کوئی گواہ نہ ہوتے تھے نہ عورت وارث ہو سکتی تھی۔

مشریف ایم اپنے مقدمہ تفسیر القرآن میں پہلے ہندو معاشرت کا نقشہ کیا چکتا ہے اور پھر ایرانی معاشرت کو اس سے بھی آگے کا ایک عمل بتاتا ہے:-

وید ک زمانے میں کثیر الازدواجی سی نہیں بلکہ ایک عورت کو بھی ایک ہی حالت میں کئی کئی شوہروں کے کرنے کی ابادت تھی۔ چار گے بھائی ایک ہی بی بی پر بس کرتے تھے۔ رُگ و دید میں متعدد بھی جائز تھا۔ اور پھر آگے جا کر لکھتا ہے:-

ایرانی معاشرت ہندوستان سے بھی کئی درجہ آگے نہ گئی تھی۔ ہندوستان میں تو صرف اس قدر تھا کہ چار بھائی ایک ہی عورت سے شادی کر سکتے تھے..... مگر ایران میں صلبی تعلقات پر بھی مٹی پر گئی تھی..... ایران میں اس قبیعہ رسم کو کوئی عیوب نہیں گناجا تھا۔

ایران میں اس ساسانی معاشرت کے اثرات دیر تک باقی رہے۔ ڈنمارک اور انگلینڈ میں دو مردوں کی شادی کا قانون بھی ابھی بنा ہے۔ یہ قدیم ایرانی تہذیب کے ہی اثرات ہیں۔ مشہور مؤرخ ابو محمد حسن بن موسیٰ نزجتی جو تیری صدی کے آخر میں گزر رہے۔ اُس نے فرق الشیعہ کے نام سے ایک کتاب لکھی ہے۔ مرکز انتشارات علمی میراث ایران نے اس کتاب کو ایران سے شائع کیا ہے۔ اس میں نزجتی لکھتا ہے:-

ہمہ ترشیح بانزدیکان و خوشیاں را اذ زنا و امردان جائز دانند ہے۔

لہ عقولہ تفسیر القرآن صلنہ ملے العینا مصلحتہ سے ترجمہ فارسی ص ۲۲۲

یہ لوگ اس شرمناک معاشرت کر اس آئیت سے سند فراہم کرتے رہتے ہیں۔  
اویز و جہنم ذکر لانا و انانث۔ (پڑھ شوریٰ آئیت ۵۰)

ترجمہ۔ اور خدا ان کے جوڑے بناتا ہے مردوں سے بھی اور سورتوں سے بھی۔ (استغفار اللہ)  
یہاں فقط ترمذ صحیح اپنے اصطلاحی معنی میں نہیں لغتی معنی میں ہے۔ انہوں نے اسے  
اصطلاحی معنی میں لے کر بات کہاں سے کہاں تک پہنچا دی۔

اسلام کی تیسری صدی تک جاہلی معاشرت کے یہ اثرات کسی نہ کسی صورت میں باقی رہے۔

اسلام نے ان جاہلی قوموں کی پست معاشرت کے خلاف ایک اخلاقی انقلاب پیش کیا اور ان  
کی زندگی وہ مالیات سے متعلق ہو یا عام معاشرت سے بعیشت سے متعلق ہو یا عام آداب نہ  
سے اسے ایک اخلاقی درجہ دیا اور زندگی کے مختلف الاباب کو اس عدل والصاف اور اس  
شرف سے مرتب کیا کہ جاہلیت اپنا ستر بخ کر رہ گئی۔

یہ صحیح ہے کہ جن ممالک میں اسلام کی دعوت عام نہیں ہوئی ان میں اب بھی ادائے  
جاہلیت کے شرمناک جدوے موجود ہیں۔

## برطانیہ کا ملکی قانون

یوں تو برطانیہ ایک مملکت ہے اور تاریخ برطانیہ تک انتہا کے سر پر ہے جو چرچ  
اُن انگلینڈ کی محافظت بھی ہے۔ مگر باعتبار کے اس حکم کے تحت کہ جو خدا کا ہے وہ خدا کہ دو  
اور جو بادشاہ کا ہے وہ بادشاہ کو دو برطانیہ ایک سیکولر سٹیٹ ہے۔ سیکولر سٹیٹ میں نظام  
ہبیثہ الانزوں کے وضع کردہ قانون کے تحت چلتا ہے جب کہ مذہبی سلطنتوں میں قانون آسمانی  
سائے میں مرتب ہوتا ہے۔ برطانیہ میں قانون پر کیا گز ری اور انسانوں کو اس کی غیر فطری  
خواہشات نے کس قدر مذلت میں گرا دیا ہے۔ اس کی ایک جھلک ان شہروں میں دیکھتے ۔۔  
لندن میں پندرہ ہم بیس پرستوں نے اپس میں شادی کر لی۔ رپورٹ کے  
مطابق یہ پندرہ جوڑے میڑو پیٹیں چرچ میں جمع ہوئے جہاں امریکی کے  
ایک نامور پادری فادر بن نارڈ پسخ اور ریورنڈ جین دہائی نے انہیں شستہ  
ازدواج میں باندھا۔

## ڈنمارک کی حکومت کا فیصلہ

روزنامہ جنگ لندن نے ۱۵ اکتوبر ۱۹۸۹ء کی اشاعت میں لندن نامزکے حوالے  
سے یہ خبر شائع کی ہے ۔۔

ڈنمارک کی حکومت نے لواطت پرستوں کی شادی کو سرکاری تنظیم دینے کا  
اعلان کیا ہے جو کیم اکتوبر ۱۹۸۹ء سے شروع ہو چکا ہے۔ اس تنظیم سے فائدہ  
اٹھاتے ہوئے دو مردوں نے آپس میں شادی رچالی ہے اور یہ شادی رجسٹری  
کے دفتر میں ہوئی۔ جہاں شادی کے شفیقیت بھی جاری کیے گئے اور منزہ

لے رو زنامہ جنگ لندن ۱۹ اکتوبر ۱۹۹۲ء

دس جوڑوں نے بھی اس میں حصہ لیا۔

سے پستی کا کوئی حد سے گز نہ رنادیکھے

جو قانون عزیز الہی بنیادوں پر قائم ہو گا انجام کارہ عزیز انسانی اور عزیز فطری باتوں کی پروپریٹی کرے گا، بہبیں اخلاقیات پر مذہب کی گرفت نہ ہو دلائی یہی حاصل ہوتا ہے۔

## رومِ لارم کی بنیاد

رومِ لار، قدیم قوانین یونان کی ترقی یافتہ صورت ہے۔ اس قانون پر مبنی دو گز نہ رے ہیں۔

① سلطنتِ روما کی بنیاد سے لے کر دوازدہ الواح کی تدوین تک۔

آگئیں کی سلطنت قائم ہونے تک یہ دور رہا۔

② دوسرا دور ۵۴ قم سے ۲۰ قبل مسیح تک رہے حالات کچھ رُخ اختیار کریں دمداہی طرح رہتا۔

③ اور تیسرا دور ۳۰ قم سے ۱۵۵ تک رہا۔

دنیا کے دوسرے قوانین کے مقابلے میں رومِ لار کچھ زیادہ واقعی اور جامع ہے، بلکہ اس میں بھی اتنی ناہماڑی پائی جاتی ہے کہ اس میں رفاه عام کی کوئی صورت نہیں تکلتی، میریم جنس لکھتا ہے:-

رومِ لار ایک دینے بے ڈھنگے خرافات قانون کا مجموعہ ہے یہ مدت جدید

تک ناقابل عمل رہا۔ اس کا فوجداری قانون تویی خصوصیات پر مشتمل ہے

اوہ اس قابل نہیں کہ قانونی مفسرین اسے رفاه انسانیت تک لے جاسکیں۔

اہر ڈبلیو پیچ اپنی کتاب میں لکھتا ہے:-

ابتداءً روما میں قانون کا عمل اوہ اس کی تشریع کلیتہ احبار کے ہاتھ میں بھتی۔

احبار مذہبی علماء کو کہتے ہیں — پال نے جب عیاسیت کو مجرم دشکل دی

تو اس نے سب سے پہلے دینی قانون کو مذہب کے اثر سے آزاد کیا۔

اس کے بعد عیسائی سلطنت پر اس راہ میں کیا گزری اس کی ایک جھلک آپ اور پر دیکھ آئئے ہیں۔

سلطنتِ روما کے زوال پر پھر جو قوم دنیا میں ایک عظیم طاقت بن کر اٹھی دہ مسلمان ہیں جو کی ایک ملک سے خاص نہیں ایک میں الاقوامی حیثیت کرتا ہے۔

## مسلمانوں کا قانونِ عدالت

مسلمانوں کے ہاں مذہب صرف عبادت تک محدود نہیں۔ اس کا ایک پناصلیٰ اخلاق ہے جس سے مسلمانوں کی معاشرت بنتی اور ان کے آپس میں حقوق قائم ہوتے ہیں۔ اسلام میں سب سے بڑا حاکمِ بھی مطلق العنان نہیں ہوتا کہ اس کی باگ ہر طرف آزاد کھلی ہو وہ خدا کا نائب کہلاتا ہے اور الہی قانون کے ماتحت ہوتا ہے۔

مسلمانوں کا قانونِ عدالت اس انسانی عظمت کا حامل ہے کہ اس میں بُشے چھوٹے کی تید نہیں۔ امیر المؤمنینؑ اسلام قانونی عدالت میں برابر کا جواب دے ہے۔ اُو سچی اور سچی سوائی کے لوگ قانون کی نظر میں سب ایک جیسے ہیں۔ اسلام میں اور پئی پنج کا کوئی شرعی فاصلہ نہیں۔ کامے اور گورے۔ امیر اور غریب کی کوئی تقییم نہیں۔

الناس شریعہ حرم و ضمیعہ حرم فی دین اللہ سوار۔

ترجمہ: لوگ اور پر کے درجے کے ہوں یا اسچے طبقہ کے اللہ کے قانون میں سب برابر ہیں۔

اسلام کے تو انین فضلت کے مطابق اخلاق فاملہ کے حامل اور امن و النافع کے تمام تقاضوں کو شامل ہیں۔ انسانی قانون کی شان جامعیت اور نوامیں فضلت کی پوری رعایت نے قوموں کی قوموں اور ملکوں کے ملکوں کو حیرت میں ڈال رکھا ہے۔ اب تک بنی نوع انسان کو کوئی ایسا صاحبہ قانون نہ لامتحا بجز فضلت کے تمام تقاضوں اور ہر ملک و قوم کے لیے ہز مانہ اور ہر حالت میں برابر کا نفع بخش رہا ہے۔ تاریخ کے مختلف مورثوں پر حکمرانوں اور دانشوروں

نے قوانین و دساتیر کے بڑے بڑے خلکے تیار کیے اور بڑے بڑے تجربہ کاروں اور مدیروں نے انہیں عملی صورتیں نہیں۔ مگر حالات نے جب بھی کروٹ بدلتی ان قوانین و ضوابط میں انہیں خود ہی ترمیمات کرنی پڑیں۔ یہ صرف الہی ضابطہ قوانین ہے جو ہر انسانیہ نزدیک میں سے محفوظ ہے۔

## دنیا کا سارا فساد خود غرض عقل کی پیداوار ہے

انسان جب مل جل کر رہتے ہیں تو ان کے مفادات کبھی مکرا جاتے ہیں۔ انسان اپنے مفاد کے حصول یا تحفظ کے لیے اپنے دوسرا سے اپنا سے جس سے مکرتا ہے اور غرضمندانہ عقل اس کے لیے نئی نئی راہیں کھولتی ہے۔ مفادات کے اسی مکرا سے آپس میں فساد پیدا ہوتا ہے۔ پھر اس کے لیے ایسی عدالت کی ضرورت ہوتی ہے جس کا اپنا مفاد ان دونوں کے مفاد کو نیتا یا اثبات کسی طرح نہ چھوٹانا ہو۔ پھر یہ بھی دیکھنا ہے کہ وہ اصول کیلے ہے جس پر یہ عدالت فسیل کرے گی؟

کیا عقل و تجربہ ایسے قوانین مرتب کر سکتے ہیں جو بنی نوع انسان کے اس مفادات کے مکرا کو روک سکیں؟ اور کیا یہاں کوئی ایسا انسان مل سکتا ہے جس کے اپنے عمل کی بنیاد یکسر جذبات سے بالا ہو؛ ان دونوں سوالوں کا جواب نفی میں ملے گا۔ عقل انسانی اس فساد کو روک نہیں سکتی کیونکہ یہ فساد تو پیدا ہی اس غرض مندانہ عقل انسانی نے کیا تھا۔ یہاں انبیاء کے سوا کوئی ایسا انسان نہیں دیکھا گیا جس کے دل و دماغ پر ہر وقت خدا کی خطاوت کا پہرو ہو۔

## رفع فساد کی واحد راہ آسمانی ہدایت کو قبول کرنا ہے

ان حالات میں رفع فساد کی کوئی اور صورت نہیں بجز اس کے کو تشریع (قانون سانی) کے لیے کتاب و سنت کو سرخیمہ علم تسلیم کیا جائے۔ آنحضرتؐ کے مختلف طریقہ عمل سامنے آئیں تو صحابہ کرامؐ کے عمل کو دیکھا جائے کہ وہ ان میں کون سی تطبیق کی راہ قائم کرتے ہیں اور جو چیز

کتاب دستت اور آثارِ صحابہ میں نہ ملے اس میں اگر پہلے مجتہدین اجتہاد کر بچے ہیں تو انہیں لے لیا جائے تاکہ نئے نئے اجتہادات سے امت میں مزید انتشار نہ ہو۔ اور جن مسائل میں پہلوں سے اجتہاد نہیں ملتا ان میں پہلے مجتہدین کے طے شدہ اصول فقہ کو دیکھا جائے اور ان کی روشنی میں اس وقت کے اہل علم اور اہل تقویے مل کر کوئی راو عمل تجویز کر لیں۔ یہ بھی اصول آسمانی روشنی سے مستک ہو گا۔ اسلامی قانون کی یہ وہ شاہراہ ہے جو کبھی خشک نہ ہوگی اور علم و بصیرت کا یہ ایک ایسا گھاٹ ہے جس سے تشنگانِ علوم دینی قیامت تک سیراب ہوتے رہیں گے اور کوئی نیافرید پیدا نہ ہو گا۔ امت کا ہر طبقہ اپنے پہلوں سے تسلیم میں رہے گا۔ اور قافلہ امت اسی طرح آگے بڑھا رہے گا۔

فقہ اسلام پر کوئی شخص اس تاریخی اتفاق کے ساتھ نظر کرے گا تو اسے اسلام واقعی ایک جامع اور کامل مکمل نظام حیات، نظر آئے گا اور اگر کوئی شخص کتاب دستت پر آکر مُرک جائے، آگے مدد شاہِ صحابہ کو لے اور نہ اسلام کے پہلے پر کم کو رکون کے فنسیوں کو کوئی اہمیت دے تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ وہ نئے پیش آمدہ مسائل کے لیے ہزاروں نئے اختلافات کا دروازہ کھول رہا ہے۔ بوری حق خود لے رہا ہے کہ جو چاہے فضیلہ کرے۔

اس راہ سے اب ایک نہیں ہزاروں نئی فہمیں جنم لیں گی، جتنے نئے ذہن ہوں گے اتنی نئی سوچ ہو گی اور وقت کے تمام جج کتاب دستت کے سمجھنے اور اُن کے بعد کے مسائل غیر منصوصہ کو حل کرنے میں جب اپنی اپنی سوچ پر چلیں گے تو یہ کوئی دل نئی را ہیں پیدا ہوں گی اور حضور کی امت عبیب ذہنی انتشار کا شکار ہو جائے گی۔ اقبال سر جنم نے انہی لوگوں کو سمجھانے کے لیے کہا تھا۔

ز اجتہادِ عالمان کوتاہ نظر      اقتدارِ رفعتگان محفوظ تر

پاکستان کے ایک دانشور نے اس موضوع میں ایک سوال اٹھایا ہے کہ یہاں ائمہ ارجمند میں سے کس کی فقہ پر شرعی فیصلے کیے جائیں گے؟ یہم کہتے ہیں ہر ایک اسلامی کو حلقہ تین سو

سال پہلے دیا جا چکا ہے جب سلطان اوزنگ زیب عالمگیر نے پورے ہندوستان کے لیے قادی عالمگیری مرتب کرایا۔ اس مک میں چونکہ اور فتوح کے پیروند تھے اس لیے یہاں اسلامی قانون کی اساس فقہ حنفی پر رکھی گئی اور مسلمان اسی راستے سے حضور صلی اللہ علیہ و سلم کے دین پر عمل پیرا ہونے کی امیدیں باندھے ہوتے تھے۔

پھر انہم اربعہ کے پیرو اصولاً ایک دوسرے کو غلطی پڑھیں سمجھتے۔ چاروں اماموں کو اصولاً اور اعتقاد ایک سمجھتے ہیں سعودی عرب کی حکومت عربی فقہ کے مطابق ہے کیا آپ نے کبھی دیکھا کہ وہاں حنفیوں نے کبھی اختلافی نظرے لگاتے ہوں؟ نہیں۔ ان مذاہب اربعہ میں آپس میں اختلاف تو ہے خلاف نہیں اور اختلاف بھی حق و باطل کا نہیں صواب خطا کا ہے اور خطا بھی کسی درجے میں لاائق سزا نہیں بلکہ صحیح حدیث کی روشنی میں مستوجب اجر ہے۔ سو ہمیں اس سوچ میں کبھی کوئی تشویش نہیں ہوتی کہ ان چار فتوح میں ہم کس راہ سے حضور کے دین تک پہنچ سکیں گے پہاڑ کی چوٹی پر پہنچنے کے لیے آپ چاروں طرف سے جاسکتے ہیں مگر منزل ایک ہونی چاہیے۔

پھر وہ صاحب شیعہ اور سنتی فقہ پر آگئے کہ کیا ان میں بھی اسی طرح کا اختلاف ہے جیسا حنفیوں والکیوں شافعیوں اور صنبلیوں میں ہے۔ ہم نے کہا نہیں ان کا اختلاف فروعی ہے اور شیعہ اور سنتی اختلافات اصولی ہیں، مگر یہ بھی کوئی لا خیل گرہ نہیں۔ ان اختلافات کو بخوبی کہ کثریت اور تقليست کے فضیلے کیے جاسکتے ہیں بلکہ قانون اکثریت کی فقہ کے مطابق ہوا اور سہ تقليست کو اپنے دائرہ میں اپنی اپنی فقہ پر عمل پیرا ہونے دیا جائے اور مشترک دائرة میں اکثریت کی رعایت کی جائے اور شیعہ فقہ میں ہرگز کوئی ایسی تنگی نہیں کہ اسے ملکی سطح پر لائے بغیر اس پر عمل نہ کیا جاسکے۔ اس پر ہم سب کی سوچ ایک ہونی چاہیئے کہ۔

”د کسی ملک کی وحدت کے لیے وحدت قانون لازم ہے“

سودو سلک لاءِ کسی ملک میں نہیں ہر سکتے۔ پہک لاءِ صرف ایک مرتا ہے اور پہل لاءِ

کئی ہے سختے ہیں اور کسی اقیت کو اپنی فتنہ پر عمل کرنے سے روکا نہ جاسکے گا۔ مغربی ممالک گردین و دنیا کی مکمل تعمیم کے قابل ہیں۔ تاہم وہ بھی اکثریت کے نظریات اور اخلاقیات کو پورا تنخود دیتے ہیں۔ تو مذہبی ممالک میں یہ اصول اور بھی زیادہ موثر ہونا چاہیے۔

① — انگلینڈ کا سکواری مذہب چرچ آف انگلینڈ ہے۔ اس وقت ملکہ النزیحت اس کی چیف ہے۔ یہاں اس مذہب کے حقوق میں سے ہے کہ اگر اس ملک کا حکمران روم کلیسا کو فرقے میں شادی کر لے تو وہ برطانیہ میں حکمرانی کے حق سے محروم کر دیا جاتا ہے۔ یہ بات انگلینڈ کے میں دفعہ بک کے تحت درج ہے۔

آئرلینڈ میں حکومت روم کلیسا کو چرچ کی معاشرہ سمجھی جاتی ہے۔

② — پسین کے آئین کی رو سے وہاں کے بادشاہ میں دو بائیں لازمی ہیں۔

۱. وہ نسل اسپینی ہو۔
۲. لسلا روم کلیسا کو چرچ کا پیر دے۔

اس کی تاج چوٹی کی رسوم پوپ کی ہدایت پر ادا کی جائیں گی۔

③ — یونان کے آئین کے مطابق حکومت ایشمن آرتھوڈکس چرچ کی پابند ہوگی۔ کسی یونانی کو مذہب سے بدلنے کی اجازت نہ ہوگی۔ یونانی ترکوں کے زیر اشتمال مسلمان نہ ہو جائیں۔ اس طرفے سے بچنے کے لیے یونان میں ارتدار (اپنا پہلا مذہب تھوڑنا) منع ہے۔

④ — سویڈن کے حکمران کے لیے ضروری ہے کہ وہ غالباً معتدل نظریہ فکر کا حامل ہو اور ملکی کومنل کے سب ممبران اسی مذہب کے حامل ہوں۔ بلکہ میں عیسائیت کی تعلیم دہی لوگ دینے کے مجاز ہیں جو ان خاص مسیحی نظریات کے حامل ہوں۔ جو عیسائی اس خاص عقیدے کے نہیں وہ کسی عیسائی مذہبی بحث میں حصہ لے سکیں گے۔

⑤ — پڑکمال میں رونم کیتھو لک پرچ کر آئینی تغذیہ عاصل ہے اور حکومت کیتھو لک پرچ پرخچ کرنے کی محاذ ہے۔

⑥ — کولمبیا میں صرف وہی قوانین پہلک لامب سکتے ہیں جو عیسائی مذہب کے خلاف نہ ہوں کسی دوسرے مکتب نکل کر ایسی رسوم ادا کرنے کی اجازت نہیں جو اکثریت کے نزد مکب ہن ٹالہ کے خلاف سمجھے جائیں۔

⑦ — امریکا میں فیڈرل حکومت کیتھو لک پرچ کے عقائد کی پابندی ہرگز دہل کے صدر اور نائب صدر کے لیے ضروری ہے کہ وہ عیسائی ہو اور رونم کیتھو لک فرقے کا عہدہ ہو۔

⑧ — ناروے کے دستور میں پرنسپل عقیدے کو سرکاری مذہب کیتھیت دی گئی ہے پالیمنٹ میں یہ فرقہ اکثریت کے ساتھ ہوتا ہے۔ کسی دوسرے مذہب کو اس مذہب پر بحث کرنے کی اجازت نہیں۔

⑨ — ایران کے آئین میں دفعہ ۷۳ کے تحت مکب کا دین اسلام اور مذہب شیعہ تعین کیا گیا ہے۔ ایران کی ۲۰ فیصد اکثریت اسی عقیدہ کی ہے۔ وہ علاقے جہاں دوسرے مذہب کے پیروہیں دہل کے معاملات دہل کے شورائی انتیارات کے تحت ان مذہب کے مطابق ہوں گے۔

⑩ — افغانستان کے آئین میں دہل کا سرکاری مذہب اسلام ہے اور دہل کا سرکاری مکتب فکر فتوحی ہے۔ دہل کا سربراہ اسی مذہب کا ہو گا۔

ان دس شواہد کی موجودگی میں پاکستان کا سرکاری مذہب اسلام ہر تو اس پر دنیا کی کسی قوم کو اعتراض نہ کرنا چاہیے اور پھر اس میں رہنے والوں میں اذکی اکثریت تخفی نام۔

کی ہے تو ضروری ہے کہ یہاں طلبہ کو اسلامیات فتوحی کے مطابق سرکاری سلیٹ پر پڑھانے جائے اور طلبہ کو اس کے پورے پس منظر اور پیش منظر پر پوری آگئی دی جائے اور نام کے طلبہ ہدایہ اخیریں پوری توجہ اور دقت نظر سے پڑھیں اور اس پر بحث کے

مک کے شیعاء اور اہل محدث حضرات کو کوئی اعتراض نہ ہونا چاہئے۔ وہ اپنے ہاں اپنی اپنی فقہ کی تسلیم دیں اور اس پر عمل کریں اس پر جنپی حضرات کوئی اعتراض نہ کریں۔ سہراکیب کو چلائیے کہ مک کی اکثریت اور ان کے عقائد و آداب کا احترام کرے اس کے بغیر پاکستان فرقہ و اسلام انہار کی کبھی نہ نکل سکے گا۔ اسی جذبے سے یہ کتاب ترتیب دی گئی ہے اور اس میں اکثریتی مذہب کے سمجھنے میں پوری دیانت اور امانت سے کام لیا گیا ہے۔ صاحب البت اوری بہانہ ایک قاعدہ مسلمہ ہے جنپی فقہ کا صحیح تعارف وہ ہے جو جنپی کرایں ذکر وہ جو اپنے ذہن جا ہے وہی کرامیں ہاں اس میں اگر کوئی بات صریحاً کتاب و سنت کے خلاف ملے تو اس صورت میں اسلام میں پسپت احتصار فی کتاب و سنت کے سوا اور کوئی نہیں۔ تاہم یہ دیکھنے کا حق کہ کوئی بات صریحاً کتاب و سنت کے خلاف تر نہیں ہر کسی کو نہیں دیا جا سکتا۔ شہزاد و خواں جانتا ہے کہ اس خاص موضوع پر محدثین کے ہاں اور احادیث و ثمار بھی موجود ہیں۔ علم کے فضیلے علم سے ہوتے ہیں جزئیات اور ظاہر عبارات سے نہیں

یہ اسلام میں قانون سازی کا آغاز تھا جس نے مالی صدم توازن، جنپی بے رہبری جاہلی معاشرت اور نظام امن میں کٹ کر کے دیں۔ قرآن و حدیث کے قوانین و احکام جو مختلف دائرہوں سے متعلق تھے انہیں ایک ترتیب دی۔ اس نے قانون کی دنیا میں فقہ کا نام پایا۔ یہ اسلام میں تشریعی (قانون سازی) کا آغاز تھا جس نے جملہ دساتیر عالم کی بنیادیں ہلادیں۔

قرآن و سنت قضایا خلفاء راشدین، اعمال صحابہ اور اکابر تابعین کے فتاویٰ یہ وہ آثار ہیں جن سے علم فقہ مرتب ہوا۔ مجتہدین نے فقہ کے جو اصول مرتب کیے پھر ان پر تحریکات اور تفسیریات ہوتی رہیں۔ فقہار میں اختلافات بھی رہے اور علمی معرکہ آرائیاں بھی ہوئیں۔ تاہم اس میں کوئی شک نہیں کہ امت مسلمہ کے یہ فقہی ذغالز وہ سرمایہ علم ہیں جن کی نظیر دنیا کی اور کسی قوم کے پاس نہ ہے گی۔ طلبہ اسلامیات کے لیے فقہ کے ان تمام تدریجی مراحل کا مطالعہ اذبیں ضروری ہے۔

# اسلام میں تشریع کا آغاز

## اسلام میں تشریع کا آغاز

الحمد لله وسلام علی عبادہ الدین اصطوفی اما بعد :

ہر معاشرے کو رمل کر رہنے کے لیے کسی ضابطے کی ضرورت ہوتی ہے اس کے سب افراد اسی ایک گھاٹ سے پانی پینتے ہیں اور اپنے تعلقات اور تناسقات میں اسی کی طرف رجوع کرتے ہیں عربی میں شرعاً اور شریعت اس گھاٹ کو کہتے ہیں جس سے سب افراد معاشرہ کو سیرابی ملتے۔ ان مجموعہ قوانین کی باضابطہ ترتیب کو تشریع کہتے ہیں ہمارا اس وقت کا موضوع یہ ہے کہ اسلام میں تشریع کا آغاز کب ہوا؟

جب سے مسلم معاشرہ قائم ہوا ہے اسی وقت سے اس میں تشریع کا سلسہ قائم ہے مسلم معاشرے اور تشریع اسلامی نے ایک ساتھ حرکت کی ہے جب سے آغاز دھی ہوا، ۲) حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے والوں کا ایک حلقت بنتا گیا۔ اسلام کی گنتی حضرت البر بکر صدیقؓ سے شروع ہوئی اور حضرت عمرؓ پر اس کا پہلا چلد پورا ہوا۔ آپ چالیسین مسلمان تھے۔

مسلمانوں کا ایک معاشرہ بننا وحی کا آغاز ۲) حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہوا اور معاشرے کا آغاز حضرت البر بکر صدیقؓ سے۔ وحی اور معاشرہ ہمیشہ ساتھ ساتھ رہے ہیں۔ مکہ ہو یا مدینہ، سفر ہو یا کاروبار، ہجرت ہو یا مزار معاشرہ وحی کے ساتے میں پڑا رہا اور معاشرے کا ہر فرد اسی نفاذے لوریں پھیلتا رہا اور ۳) گئے بُرھقارہ۔

کہ مکہ میں مسلم معاشرے کی اساس مسلمانوں کے عقائد عبادات اور اخلاق پر مبنی۔ مدینہ منورہ اگر یہ معاشرہ اپنی پوری توانائی سے پھیلا اور انسانی زندگی کے ہر دائرة کو محیط ہوا۔ اب اس کا ایک اپنا مدنہ تھا اپنی ثقافت بھی اور اپنی سیاست بھی۔ اب اسلام مسلمانوں کی زندگی کا ایک عامع ضابطہ حیات تھا۔

اُن ضالیلہ زندگی کو تکمیل کب ملی ہتھیں سال کے بعد ۔ دین کب مکمل ہوا ؟ جب عرفات میں جمعہ کے دن آیت الیوم اکملت لکھ دینکہ اُتری۔ اب دین مکمل ہو گیا اور ساتھ ہی کچھ دل لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو سفر آخرت پیش آگیا۔

اس تھیں سال کے درانِ اسلامی نظام زندگی نے کیسے ترتیب پائی۔ قرآن کریم مختلف ضرورتوں اور مختلف تقاضوں پر اتمہ تاریخ اور اس کے اس تدریجی نزول اور حالات کی مناسبت سے اس کا سمجھنا آسان رہا۔ صحابہؓ کو جب کوئی ضرورت پیش آتی تو یا

- ① اس موقع پر کوئی آیت نازل ہو جاتی اور متن کی صورت گھل جاتی۔
- ② یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نازل شدہ قرآن کی روشنی میں اجتہاد فرماتے اور

- ③ یا آپ وحی باطنی سے جو قرآن کے علاوہ بصیرت معانی آپ کے دل میں القاء کی جاتی اس کا جواب دیتے۔ اسی تیریجی صورت نے اسگے چل کر حدیث کا نام پایا۔  
صحابہؓ کرامؓ نے قرآن حضورؓ سے سنا۔ دیکھئے پک ۱۲ عمران آیت (۱۶۳)

صحابہؓ کرامؓ نے قرآن آنحضرتؓ سے دونوں طرح سے لیا۔

### ① لفظی و تلاوۃ اور ② تعلییماً و دلالۃ

جب حضور قرآن کریم کی تعلیم دیتے تو آپ پر قرآن کریم کے مضمون کھلتے اور کجھی آپ اجتہاد سے بھی کام لیتے۔ آپ کے اجتہاد میں اور دوسرے مجتہدین کے اجتہاد میں اصراری ذریعہ ہے۔ آپ کے اجتہاد پر ہمیشہ خدا کی حنفیت کا سایہ رہا اور وہی کا اجتہاد صواب اور خطاب دونوں میں دائر ہوتا ہے۔ قرآن کریم میں آپ کو اجتہاد اس کا حل نہ ملے تو پھر آپ پر وحی غیر متنلو اتار دی جاتی اور آپ اس کی روشنی میں اس کا جواب دیتے۔ اس دور میں تشریع کا ماغذہ قرآن و سنت متحے اور اہنگی کی روشنی میں اسلامی معاشرہ آگے ملتا گیا اور اسلام کا ضابطہ حیات بنتا گیا۔ آنحضرتؓ کا قرآن کریم کی روشنی میں اجتہاد کرنا بتلاتا ہے کہ آپ نے قانون کے مانند سرنے کے اعتبار سے قرآن کو ہمیشہ اولیت دی ہے۔

## ① علّت حکم سامنے رکھ کر عام کی تخصیص

ذرانِ کرم کا حکم و اقتدا المشرکین حیث وجہ تمودہ (ب) توہ آیت ۵۷ ہے  
کو جہاں پاؤ قتل کر دو عام ہے جس سے کوئی مستثنی نہیں۔ سخترت میں نہ ہے وہ سونے  
علّت حکم پر نظر کتے ہوئے بڑھے بچوں اور عورتوں کو سے مستثنی رہ دیا۔ صرف جو  
مشکلین لائیں قتل ہیں جو مسلمانوں کو ضرر دیتے ہیں اور منہیں قتل کرتے ہیں۔ بڑھے بچے  
اور بیمار وغیرہ چونکہ اس ایذاہ دی پر قادر نہیں، نہیں اس حکم سے بخال دیا اور فاد حکم  
کی تخصیص کر دی، آپ نے فرمایا۔

لَا تقتلوا شیخاً فانیاً و لَا طفلاً صغيراً و لَا مردراً و لَا بوداً و لَا

ترجمہ۔ کسی بڑھے کو جو عمر پوری کیے ہوئے ہو کو قتل نہ کرنا اور نہ کسی بچے  
بچے کو اور نہ عورت کو۔

قاضی شوکانی اس استشنا کی علت پر بیان کرتے ہیں۔

ان الشیخ المنهی عن قتلہ فی الحدیث لا ذلک هو لذلک اللہ کے تحریق  
نیہ فنع للكفار ولا مضرۃ علی المسلمين و قد وقع التصریح بهم و عف  
بعولہ شیخاً فانیاً۔

ترجمہ۔ وہ بوڑھا جس کے قتل سے پہلی حدیث میں منع کیا گیا ہے وہ شیخ  
فانی ہے جس کے وجود سے کافروں کو کوئی نفع نہ ہو اور مسلمانوں کو رکر سے  
مضرت کرنی نہ ہو اور اس وصف کی تصریح حضور کے اس نفع رشیخ فانی  
میں آچکی ہے۔

یہ کوئی علیحدہ مستقل حکم نہیں ہے اس حکم سے استشنا ہے جو قرآن میں مذکور تھا۔

لہ نیل، الاعظار جلد ۸ ص ۲۶۴

اُنحضرت نے اس کی علت پر نظر کھتے ہوئے افراد مذکور کو اس حکم سے مستثنی قرار دیا۔

## ۲ حق الہی کا حق العباد پر قیاس کرنا

قبیلہ جہنیہ کی ایک عورت حضورؐ کی خدمت میں آئی اور کہا کہ میری والدہ نے حجج کی نذر مانی تھی مگر وہ اسے پورا نہ کر سکی اور حل بسی۔ اب کیا میں اس کی طرف سے حج کر سکتی ہوں۔ اپنے نے فرمایا۔

بِحِیْ عَنْهَا أَرَيْتَ لَوْ كَانَ عَلَى إِمَّكِ دِيْنٍ أَكْنَتْ قَاصِيْةً أَقْضَوْ اللَّهُ فَاللَّهُ  
اَحْقَ بِالْوَفَاءِ لَهُ

ترجمہ۔ تو اس کی طرف سے حج کر لے۔ اگر تیری ماں پر کوئی قرض ہوتا تو کیا تو اسے ادا نہ کسی۔ اللہ کا حق بھی ادا کرو۔ اللہ کا زیادہ حق ہے کہ اسے پورا کیا جائے۔ اس میں اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اصل شرعی پر دوسرے مسئلے کو قیاس کرنے کی تجویز سامنے رکھی ہے۔ یہ حق الہی کے حق العباد پر قیاس کرنے کی ایک شوال ہے۔

## ۳ دو بہنوں پر مخصوصی اور بھتیجی کو قیاس کرنا

قرآن کریم نے جن رشتتوں کو حرام قرار دیا ان میں دو بہنوں کا ایک وقت میں ایک شخص کے نکاح میں ہونا بھی ہے۔

وَإِن تَجْمِعُوا بِينَ الْأَخْتَيْنِ الْأَمَّاْتِ دَسْلَفُ۔ (بِكَ النَّارُ آیت ۲۲)

ترجمہ۔ اور یہ کہ تم دو بہنوں کو جمیع کرو مگر جو پہلے ہو چکا رہا اور بات ہے۔ اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علیت حکم پر نظر کرتے ہوئے اسے مخصوصی بھتیجی اور غالباً بھائی تک وسیع فرمایا اور حکم دیا۔

لَا يَحْمِلُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعِصْمَهَا وَلَا بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَخَاتِمَهَا۔ (صحیح بخاری جلد ۲ ص ۴۶)

ترجمہ کسی عورت اور اس کی پھوپھی کو اور اس سے اور اس کی خالک کو ایک نکاح میں جمع نہ کیا جائے۔

کسی حکم کی عدالت کو ہال تک لے جانا جہاں تک یہ جا سکے اجتہاد ہے۔ پیغمبر کے اجتہاد پر خدا کی خناخت کا سایہ ہے اور یہ شان کسی اور اجتہاد میں نہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دین کے مسائل میں قرآن کی بالادستی کا ہمیشہ اقرار فرمایا ہے۔ کتنی ایسے مسائل بیان فرمائے جن میں اصول قرآن کی روح صاف کار فرمان فرازی ہے۔

ضورت معاشرت کا ایک اہم سند ہے۔

## ① پردے کے احکام میں غلام اور باندی میں فرق

عمر قیم جن کے سامنے بے پردہ آ سکتی ہیں ان کا بیان قرآن کریم میں ہے۔

اوْمَالْمَكْتَاتِ اِيمَانُهُنَّ اَوْالتَّابِعِينَ غَيْرُ اولِيِ الْارْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ اَوْ

الْطَّفَلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهِرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ۔ (پ ۳۷ زر آیت ۳۱)

ترجمہ۔ یادہ جن کے مالک ہوتے ان کے ہاتھ۔ یادہ مت میں رہنے والے

بھنیں کوئی مردانہ حاجت نہ ہو۔ یادہ لڑکے جنہیں بھی نسوانی رکار کا علم نہیں

”مالک ہوتے ہاتھ“ اس میں بظاہر باندیاں اور غلام دونوں داخل ہیں لیکن جھپڑا کہ

مردوں کو ان میں داخل نہیں کرتے۔ سورہ الحزاب میں بھی دلائل مملکت ایمان ہن (پ ۵۵ آیت ۵۵)

کے الفاظ موجود ہیں جن سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ غلام پاس آ جاسکتے ہیں۔ بشرطیہ انہیں اپنے

کام سے عرض ہو جیس میں بھٹکنے کے لیے نہیں اپنے کام میں لگئے رہیں تاہم ضورت معاشرے کا

کا ایک اہم سند ہے۔ قرآن کریم طاونون علیکم بعضکم علی بعض (پ ۸۸ التر آیت ۵۸)

میں اس فطری رعایت کا تلقاضا کرتا ہے۔

اب دیکھتے یہ ضرورت کس دبے انداز میں اس عنوان میں اس حدیث میں کافر ملے ہے۔

۲) کعب بن مالکؓ کی بیٹی کبشہ کہتی ہیں البر قادہؓ آپ کے ہاں آتے اور انہوں نے آپ کے لیے وضوہ کا پانی تیار کیا۔ بلی آئی اور اس نے اس پانی میں منہ ڈال دیا۔ البر قادہؓ کبشہ کی طرف دیکھ رہے تھے کہ وہ متوجہ انہیں دیکھ رہی ہے۔ اس پر حضرت البر قادہؓ نے اسے کہا،

أَنْجَبَيْنِ يَا أَبْنَةَ أُخْرٍ۔ دُمِّرْتِيْ بِعَصْبِيْ كِيَا تو حِيرَانِ ہُوَرْهِيْ ہے؟

اس نے کہا۔ ہاں — اس پر حضرت البر قادہؓ نے فرمایا:-

اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّهَا لِيْسَ بِنَجْسٍ أَمَّا هِيَ مِنَ الطَّوَافِينَ عَلَيْكُمُ الْحِلْمُ وَالظَّوَافَاتُ<sup>۱</sup>

ترجمہ۔ سخنفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بلی نجس نہیں ہے یہ تو ہر وقت آنے جانے والوں اور گھومنے والیوں میں سے ہے۔

غلام اور کنیز کے بارے میں پر دے کی الگ اسی طرح پابندی ارہے ہیں جیسا کہ عام احرار و حرائر کے لیے ہے تو ظاہر ہے کہ عام کاروبار اور نظام زندگی میں بہت بشاری واقع ہو گی اس لیے ان کی اجادت دی گئی۔ سخنفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بلی کے گھومنے میں عام آنے جانے کو اس پر قیاس فرمائے ہے جو ہر چور ہے اس کے جو نمٹھے کو نجس نہ کہا کہ معاشرے میں یہاں بھی دشواری پیش کرتی۔ طواون علیکم کی نظری رعایت کو طرافات تک دیکھ کر دیا شیخ الاسلام حضرت علام شبیر احمد عثمانیؒ لکھتے ہیں:-

ادقاتِ نذکورہ بالا کو چھوڑ کر جن ادقات میں عادۃ ایک دوسرے کے پاس یہے رد کر کر نابالغ طفکوں یا لدنی غلام کو ہر مرتبہ اجادت لینے کی ضرورت نہیں۔ کیونکہ ایسا پابند کرنے میں بہت تنگی اور کاروبار کا تعطل ہے جو حق تعالیٰ کی حکمت کے خلاف ہے۔

سلف سنن النبی مجدد اصل ۳۷ لے تفسیر عثمانی ص ۲۶۵

## فقہ اسلامی کی تیسری بنیاد، تدریج

انسان جن امر میں بنتا ہر ان کی عادت انسان کی آدھی فطرت بن جاتی ہے۔ ان سے انسالوں کو نکالنا اور راہ سنت پر لانا کوئی آسان بات نہ تھی۔ اس میں اسلامی فقہ کی بنیاد تدریج پر ہے کہ درجہ ب درجہ ان حالات پر قابل پایا جائے۔  
شراب ان تینوں مخصوص میں حرام ہوتی۔

① ائمہ ما اکبر من ذعفہما۔ (پیٰ البقرہ آیت ۲۱۹ ع ۲۱۹)

② لا تقربوا الصلوة وانته سکاری۔ (پیٰ النبأ آیت ۳۴ ع ۳۴)

③ يا ايها الذين امنوا لما الحمر والميسر والانصاف والا زلام رحى من

عمل الشيطان فاحتبسوه لعلكم تفلاحون۔ (پیٰ المائدہ آیت ۱۲ ع ۱۲)

ترجمہ۔ اے ایمان والوں یہ جو ہے شراب اور حجرا اور بُت اور پانے یہ سب گندے کام ہیں شیطان کے سوان سے سچتے رہو تو کہ تم بخات پاؤ  
حضرت شیخ الاسلام "لکھتے ہیں۔"

عرب میں شراب کاروائج انتہا کر سمجھ چکا تھا اور اس کا ذائقہ چھڑا دینا  
نمایطین کے لحاظ سے سہل نہ تھا۔ اس لیے نہایت حکیمانہ تدریج سے ادا  
قلوب میں اس کی نفرت بٹھائی گئی اور آہستہ آہستہ حکم تحريم سے ماؤں کیا  
گیا۔ چنانچہ حضرت عمر بن الخطاب نے دوسری آیت کو سن کر بھروسی لفظ کہے۔ اللهم  
بین لنا بیانًا اشافیاً۔ آخر کالمائدہ کی یہ آیتیں جو اس وقت ہمارے سامنے  
ہیں..... فہل انتم منتهون تک نازل کی گئیں..... حضرت عمر بن فہل منتهون  
لئے ہی چلا ائھے انتہینا انتہینا رہم رک گئے ہم رک گئے۔

ل۔ تفسیر عثمانی ص ۱۵۵

اسلام میں مولفۃ القلوب پر خرچ کرنا دائرہ ملت کی وسعت میں ایک تدریجی قدم تھا۔ قرآن کی حکم میں ہے:-  
 اَنَّا الصِّدْقَاتِ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوْلَفَةُ قَلُوبُهُمْ وَفِي الْقَلَبِ  
 وَالْعَارِمِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فِي رِضْنَةٍ مِنَ اللَّهِ۔ (بِ پَ الرِّتْبَةِ ۸۴)

مولفۃ القلب وہ ہیں جن کے اسلام لانے کی امید ہو یا اسلام میں وہ کمزور حالت میں ہوں۔  
 دائرہ ملت میں ہونے پر حسنہ کے بعد صفات کی یہ صدقائی شریٰ۔

اسلام میں جہاد کا حکم بھی ایک دفعہ نہیں دیا گیا، بلکہ مکرمہ میں مسلمانوں کو ان عادات کی  
 تربیت دی گئی جن سے تو میں بتتی ہیں۔ انہیں صبر و تحمل اور بُرُد باری کی تعلیم دی گئی جو اُنکی  
 کاعادی بنایا۔ ثابت قدمی اور استقامت کا خواگر کیا گیا۔ تب کہیں مدینہ منورہ میں انہیں  
 دُلتے کی اجازت دی گئی۔ اذن للذین يقاتلون بأنهم ظلموا و ان الله على نصرهم لقدير۔  
 ترجمہ حکم دے دیا گیا ہے کہ ان لوگوں کو جن سے لڑتے ہیں کفار،  
 باس و جہ کوہ مظلوم ہیں اور اللہ تعالیٰ ان کی مدد پر قادر ہے۔ (پاک الحج)

اور اس کی حکمت بھی ساختہ ہی بیان کردی گئی ہے:-

وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بِعْضَهُمْ بِعْضًا لَمْ يَهْدِتْ صَرَاطَكُوْنَ وَبَيْعَ وَصْلَاتِ  
 وَمَسَاجِدِ يَذْكُرُ فِيهَا اسْمَ اللَّهِ كَثِيرًا۔

ترجمہ۔ اور اگر اللہ تعالیٰ بعض لوگوں اور دشمنوں کے بعض کے ذریعے نہ  
 روکے تو ڈھاریے جائیں تکیے اور مدرسے اور عبادت خانے اور  
 مسجدیں جن میں نام پڑھا جاتا ہے اللہ کا بیشتر  
 یہ تدریج داری باری حکم کا آنا کبھی تو زمانی رہی کہ اس کے احکام باری باری آئے  
 اور کبھی یہ تدریج ایک حکم کے کامیاب کرنے میں مختلف اعمال میں سپیٹی گئی کہ ان سب کا  
 بجا لانا اس ایک حکم کی شان تکمیل ہو۔ — زنا کو حرام تھہرا یا گیا اور زنا کے جملہ دواعی بھی حرام  
 تھہرائے گئے اور توں کو پر پست میں رہنے کا حکم دیا گیا۔ غیر حرام عورت پر دسری ارادتی نظر

حرام مٹھہ ائی گئی۔ ان امور کی پابندی زنا کی حرمت کی وہ تدیریجات ہیں کہ ان پر عمل پر املاک کبھی زنا کے قریب نہ جاسکے گا۔ یہ زمانے کی تدریج نہیں عمل کی تدریج ہے جس میں بہت سے اعمال گھرے ہوئے ہیں۔

فقة اسلامی کی یہ تین بنیادی ہیں جو ہم مختلف مثالوں سے آپ کے سامنے لائے ہیں۔

۱۔ علیت حکم پر نظر ہو۔ ۲۔ لوگوں پر تنگی ہو اور بلا ضرورت کوئی پابندی نہ ہو۔ ۳۔ عمل میں تدریج اور سمجھ آہنگی ہو۔

## شریعت میں تقلیل تکالیف

جہاں تک ہو سکے پابندیاں کم لگیں ہر ایسے انداز زندگی سے بچوں جو تم کو زیادہ پابندیوں میں جگڑے۔ یہاں تک کہ حضور سے زیادہ سوال بھی نہ کرو تاکہ جو آبا تم اور احکام کے پابند کیے جاؤ۔

یا ایمَا الَّذِينَ امْنَوْا لَا يُسْتَوْلَوْعُنَ اشْيَاءَ انْتَدَلَكُمْ تَسْوِيْكُمْ وَ انْ

تَسْلُوْعَنَهُمْ هَا سِيْحَنَ يَنْزَلُ الْقُرْآنَ تَبْدِلَكُمْ (پ، المائدہ آیت ۱۰۱ ع ۴۷)

ترجمہ۔ اے ایمان والو! (بے ضرورت) سوال نہ کرو کہ جواب آئے اور وہ تمہیں اچھانے لگے (تم پر کوئی اور پابندی آجائے) اور اگر تم زمانہ نزول قرآن میں ان کے بارے میں پوچھ دے گے تو وہ باقی تم پر ظاہر کر دی جائیں گی۔

مشائخ تھارے سوال کرنے پر کوئی چیز تم پر حرام کر دی گئی وہ اس سے پہلے مبارکات میں بھی۔ تمہارے اس سوال پر تم پر ایک اور پابندی آئے گئی۔ اگر تم نہ پوچھ تو ہو سکتا ہے کہ یہ باب نہ کھلے اور تمہیں اس کام کے کر لے یا نہ کرنے کا حسیب سابق اختیار ہے۔

شیخ الاسلامؒ اس آیت پر لکھتے ہیں۔۔۔

ان آیات میں تنبیہ فرمادیں کہ جو چیزیں شارع نے قصر سیکھایاں نہیں ذرا میں

ان کے متعلق فضول اور دراز کا رسولات مت کیا کرو جس طرح تخلیق و تحریم کے سلسلہ میں شارع کا بیان موجب ہدایت دصیرت ہے، اس کا سکوت بھی موجب رحمت و سہولت ہے خدا نے جس چیز کو کمال حکمت و عدل سے حلال یا حرام کر دیا وہ حلال یا حرام ہو گئی اور جس سے سکوت کیا اس میں بخاش اور تو سیع رہی مجتہدین کو اجتہاد کا موقع مل عمل کرنے والے اس کے فعل و ترک میں آزاد رہے۔ اب اگر ایسی چیزوں کی نسبت خواہ مخواہ کو دکریدا اور بحث و سوال کا دروازہ کھولا جائے کہ بجا لیکہ قرآن شریف نازل ہو رہا ہے اور تشریع کا باب مفتوح ہے تو بہت ممکن ہے کہ سوالات کے جوابات میں بعض ایسے احکام نازل ہو جائیں جن کے بعد تمہاری یہ آزادی اور بخاش اجتہاد باقی نہ رہے پھر یہ سخت شرم کی بات ہو گئی کہ جو چیز خود مانگ کر لی ہے اسے نجاش سکیں بلے

آیت مذکورہ میں اس اصول کی طرف رہنمائی کی گئی ہے کہ اپنے آپ کو زیادہ پابندیوں میں لانا مزاج شریعت کے خلاف ہے، فتنہ اسلامی نہیں چاہتی کہ ان ان اپنے اور خدا پر عمل سے کوئی سختی لائے۔

نوبٹ : مباح وہ چیز ہے جس کے کرنے پر تم پر کوئی موافذہ نہ ہو گرفت نہ آئے — عبادات اور نیکیوں کے کسی درجے کا نام مباح نہیں، عبادات اور طاعات فرض، واجب، سنت اور مشتبہ میں دائرہ میں اور ان پر اپنے اپنے درجے میں اجر و ثواب ملتا ہے کوئی نیکی نہیں جو مباح درجے میں ہو اور کرنے والے کو اس پر ثواب ملے — یہاں جن چیزوں کے مباح رکھنے کی طلب سکھائی گئی ہے ان کا لعل تمام اعمال سے ہے عبادات سے نہیں — یہ نہیں کہا جا سکتا کہ فلاں نیکی پر کوئی موافذہ نہیں ہو گا، کیوں کہ اس سے منع

لے تغیریٹی ہلا

نہیں کیا گیا۔

۲) حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ایک شخص نے اقرار زنا کیا۔ آپ نے منہ درستی اطراف پھیر لیا۔ مطلب یہ محتاک جب اس کے اس عمل پر شہادت شرعی قائم نہیں وہ کیوں اپنے اقرار سے اس پر شہادت لارہا ہے۔ یہ بات علیحدہ ہے کہ انہما تقویت سے اس مقام پر لارہ ملتا۔ تاہم حضور کے اس عمل سے مزاج شریعت سامنے آیا کہ اللہ تعالیٰ کسی گناہ پر پردہ ڈال دے تو اس کے حضور سچی توبہ سے حاضری دو اور ستر معصیت کر دے۔ اپنے لیے ایسی تکمیل کا سامان پیدا نہ کرو کہ بھر قم اس سے نکل ہی نسکو۔

کعب بن عمر و ابوالسیر ایک عورت سے بوس کنار میں بنتا ہوا، پھر اسے اپنے گناہ کا حساس ہوا۔ وہ حضرت ابو بکر صدیقؓ کے پاس آیا اور اپنا جرا ذکر کیا۔ آپ نے فرمایا:-  
استر و تب ولا تخبر احداً لـ

ترجمہ۔ اپنے گناہ پر پردہ رکھ اور اللہ کے حضور توبہ کرو اور اپنے اس کام کو نشر عام نہ کرو۔

۳) حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر حج کا حکم آیا تو ایک شخص نے پرچھا کیا ہر سال حج کتنا ضروری ہے؟ آپ نے فرمایا۔ اگر میں ہاں کہہ دیتا تو تم پر ہر سال حج کرنا لازم آ جاتا۔ پھر آپ نے فرمایا:-  
ذریعی مائت کلمہ فاما هلک من کان قبلکم بکثرة سوالہم و اخلاقہم علی انبیاءہم  
فاذ الامر تکر بالشیء فخذوا به ما استطعتم و اذ انہیکم عن شیء غایبینیه۔ ۷

ترجمہ جب تک میں یہیں چڑھے رہوں تم بھی مجھے جانے دو تم سے پہلی قومیں اس لیے ہلاکت کو پنچیں کرو اپنے سپریوں سے بہت سوال کرنے لگے اور سمجھنے کرنے لگے۔

اس سے شریعت کے محنتی مزاج کا پتہ پڑتا ہے کہ مسلمان اس میں اپنی طرف سے زیادہ اپنے حجید گیاں اور مشکلات نہ پیدا کرتے جاتیں۔

## اسلامی قانون زندگی کی اساس

اسلام میں قانون کی اساس انسانی ضرورت، معاشرتی سہولت، فطری تفاہوں شرابت انسانی اور احتجاجت رہبانی کے اصولوں پر رکھی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جو احکام دیئے اور امر کے قبیل میں سے ہوں یا نواہی میں سے ان سب میں یہ پانچ اصول کا فرمालیں گے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی جو کچھ فرمایا اور کیا یا اپنے سکرت سے اسے منظوری بخشی۔ ان سب میں ان پانچ باتوں کی رعایت موجود ہے۔

آگے مجتہدین کتاب دست کے دیسخ دائرہ احکام میں ان پانچ اصولوں کی روشنی میں ہے اور غیر منصوص مسائل کی ہزاروں جزئیات مرتب کر دیں۔ ان کی محنت اللہ تعالیٰ لے کر اتنی پیاری لگی کہ کسی جزئیہ میں درست بات نہ بھی پاسکیں تو اللہ تعالیٰ ان کو ایک اجر سے لواز دیتے ہیں۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ دین کو شخص پر بند نہ رکھنا اور انہیں ان میں لپٹے عمل و اسباب کے ساتھ مسائل غیر منصوص تک دیسخ کرنا دین کی کامل شان جامعیت اور اس کی آفاتی کیفیت کی ایسی شاہراہ ہے جس پر قیامت تک اہل علم کے قافلے چلتے رہیں گے۔ دین میں ان اصولوں کی روشنی میں چلن لفڑ کھلاتا ہے اور اس کے بل برتر کہا جاسکتا ہے کہ بنی نورِ انسان کی کوئی ایسی ضرورت نہیں جس کا حل اسلام میں موجود نہ ہو۔ یہ شریعت آفاتی ہے جبکہ بنی نورِ انسان کو ہمیشہ کے لیے کافی شرف انسانی کے ہر تھانے میں ولی اور آخرت میں سعادت کا چشمہ صافی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بابِ اجتہاد خود کھولا۔ مجتہد درجے کے صحابہؓ کو اس کی اجازت دی اور درسگاہ صفحہ میں ایک جماعت تیار کی جو انسانی سے اس دروازے سے آ جاسکے۔

سب کے سب تو اس درجے میں نہ ملتے۔ درسروں کے لیے راوی عمل یہ مٹھہر ہی کہ وہ

کے ان مفتیوں پر عمل کریں جنہوں نے بن سلیم کہتے ہیں حضورؐ کے زمانے میں ان چار صحابہؓ کے سوا کوئی فتویٰ نہ دیا تھا۔

لما يك يقى في زمن النبي صلى الله عليه و سلم غير عمر و على و معاذ  
وابو موسى الاشعري۔

ترجمہ۔ ہنضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ان چار صحابہؓ کے سوا کوئی فتویٰ  
نہ دیا تھا جنہوں نے حضرت علیؓ، حضرت معاذ بن جبلؓ، حضرت ابو موسیٰ الاعشیؓ۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ اس وقت کے سب مسلمان اس مقام کے نئے کہ عین مقصود مسائل  
میں (حراوث پیش آمدہ میں) اذ خود اجتہاد کریں بلکہ وہ کابر صحابہؓ کی طرف رجوع کرتے تھے اور  
فترمی زیادہ تر انہی حضرات کا پہنچتا تھا۔ یہ حضرات فتویٰ دیتے وقت ساتھ ساتھ دلائل نہیں دیتے  
تھے۔ ان کے فتویٰ میں اعلم اور تقویٰ پر اعتماد کے ساتھ قبول کیے جاتے تھے۔ صحابہؓ میں جو  
اہل علم بھی تھے وہ بھی تعلیم اعلیٰ کو دزیادہ علم رکھنے والے کی پریروی کریں جو اعتماد کے زیادہ قریب  
سمجھتے تھے۔ یہ حضورؐ کے زمانے میں چار فقہاء کی پریروی تھی۔

ہنضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں مفتیوں کا پایا جانا بتلتا ہے کہ اس وقت سب  
صحابہؓ اس مقام پر نہ تھے کہ انہیں مفتیوں کی ضرورت نہ پڑے صحابہؓ میں فقہاء کا وجود بتلتا ہے  
کہ ان کے مقدمین بھی اس وقت لاکھوں ہوں گے جو ان کے غنائمی پر ان کے علم و تلفی پر اعتماد  
کرتے ہوئے عمل کرتے تھے۔ ہل یہ صحیح ہے کہ ابھی ان دونوں تعلیمی شخصی نے راہ نہ پائی تھی۔ اکابر  
صحابہؓ کی جو پریروی جاری تھی وہ مطلق تعلیم کے درجہ میں تھی۔ اہل منبع شریعت تو حضورؐ کی ذات گرامی  
تھی۔ لیکن آپ ہر جگہ تو نہیں ہوتے تھے۔ لوگوں کا ہر بات میں حضورؐ کی طرف رجوع کرنا عمل اہم تھا۔  
اس ضرورت کا آپ کے عہد میں یہ چار فقہاء پُر اکرتے تھے۔

## اسلام ایک نظام حیات کے آئینہ میں

اسلام صرف عقیدہ اور چند شعائر دین ہی نہیں ہیں بلکہ یہ ایک اجتماعی تمدن ہے جس میں اسلام کی ایک اپنی شوکت و صبولت ہے۔ اس کی رو سے اسلام کو ایک اساسی سیاسی لیظہرہ علی الدین کلہ غلبہ جا ہیتے۔ یہ غلبہ پہلے تاریخی مرحلہ میں محسن اللہ کی مدد سے عمل میں آیا۔ اور پھر خلفاء راشدین<sup>ؓ</sup> کے دور میں اس کے سیاسی امور ترتیب پاتے رہے یہاں تک کہ اسلام نے شریعت کے مطابق دوسری قوموں کو امن کے عہد و پمیان دیے۔ اور اسلام سرکاری سطح پر ایک کامل مبنی الاقوامی قانون کی حیثیت سے سامنے آیا۔ تاریخ کا یہ وہ دور ہے جب فقہاءے اسلام نے پورے نظام اسلام کو ایک عالمی تدوین بخشی۔ اب فقہاء کے ہاں دُنیاد و حصوں میں منقسم رہتی ۱۔ دارالاسلام اور ۲۔ دارالحرب۔ دارالحرب سے مراد صرف لڑائی کا میدان نہیں بلکہ دارالکفر بھی اسی ضمن میں آتا ہے جس طرح دُنیا میں دو ہی طرح کے انسان ہیں۔ ۱۔ مسلم اور ۲۔ کافر۔ — لقولہ تعالیٰ هو الذي خلقكم فنكركم كافر و منكم مؤمن۔ (پ ۲۸، التغابن) — دُنیا بھی دو حصوں میں منقسم ہے دارالاسلام اور دارالحرب — ہاں شافعی حضرت نے ایک تیسرا منطقہ بھی تجویز کیا ہے جسے دارالصلح یا دارالعہد کہتے ہیں بلکہ فقہاء حنفی نے اس کا مجدد تسلیم نہیں کیا۔ وہ کہتے ہیں دارالکفر کے لوگوں نے اسلامی سلطنت کو سالانہ جزیہ دینے کا عہد باندھ لیا اور اسلامی شوکت تسلیم کر لی تو اب ان کا علاقہ دارالعہد نہیں دارالاسلام سمجھا جائے گا اور مسلمانوں پر اس کی حفاظت لازم ہوگی۔

واشنطن کی جوزہ ہوکیزیر یونیورسٹی کے دکتور مجید خدو ری لکھتے ہیں ۔-

ان الاسلام ليس مجرد مجموعة من الفكر والشعار الدينية بل  
هو إلى جانب ذلك مجتمع سياسي له سلطة مركزية وهذه السلطة

كانت في بادى امرها مستمدة من الله وظيفتها تنظيم امورا لامة  
السياسية وعلاقتها مع العالم الخارجى وفقا للشرع۔

ترجمہ۔ اسلام صرف ایک فکر اور پنڈ شاعر دین ہی نہیں بلکہ وہ ایک سیاسی نظر  
میجھی ہے جسے ایک مرکزی قوت حاصل ہو۔ یہ غلبہ اپنے پہنچے مظلوم میں خدا کی  
مد سے عمل میں آیا اور اس کی ذمہ داری اس امت کے سیاسی امور کی تنظیم  
اور اس کے عالمی سطح پر دوسری قوموں سے شریعت کے موافق سیاسی تعلقات تھے۔

### اقالیم سبعہ اسلام کی نظر میں دو حصوں میں

بھروسہ فقہاء کی نظر میں دنیا دو ہی حصوں میں منقسم ہے۔ فقہاء حنفیہ دارالاسلام اور دارالحرب  
کے سوا اور کسی تیرے منطقے کے قائل نہیں۔ داکٹر مجید خدوی لکھتے ہیں۔

لهم يأخذ جميع الفقهاء بالنظريۃ التي تقسم العالم الى سهیمن دارالاسلام  
ودارالحرب ولا سيما فقهاء المذهب الشافعی الذين افترضوا وجہ  
منطقة ثالثة هي دارالصلح او دارالعهد ..... ولكن معظم الفقهاء  
ولا سيما فقهاء المذهب الحنفی لم يعيروا بدارالصلح وحيثهم في ذلك  
انه متى عقد سکان القلیع معاهدة الاسلام ودفعوا الجزية  
فأنهم يصبحون بذلك ضمن دارالاسلام وعلى الاسلام ان يضمن  
لهم الحماية۔

ترجمہ۔ دنیا کی تعمیم دارالاسلام اور دارالحرب کے دو منطقوں میں رہے سب فقہاء  
اس نظریہ کے قائل نہیں۔ خاص طور پر فقہاء مذهب شافعی بھروسہ نے ایک تیرے  
منطقہ تحریک کیا ہے دارالصلح یا دارالامن ..... لیکن بھروسہ فقہاء خاص کر فقہاء

---

لهم تعالیٰ الد ولی الاسلامی۔ کتاب السیر ص ۲۳ لـ ایضاً ص ۲۴

نہیں جنپی اس دارالصلح کے تصور سے آتفاق نہیں کرتے۔ ان کی دلیل اس مسئلہ میں یہ ہے کہ جب کسی علاقے کے لوگوں نے مسلمانوں سے ایک عہد باندھا اور جزیرہ ادا کیا تو وہ اس غلبہ اسلام کے اعتراف سے دارالاسلام کے منان میں آگئے اور مسلمانوں پر لازم ہے کہ اب ان کی خلافت کریں۔

## تعمیم عالم صرف تقليید پر قائم ہے

تعمیم عالم کے دلوں نظریے کتاب و سنت میں کہیں صریح طور پر مذکور نہیں، سو یہاں تقليید سے چارہ نہ تھا۔ فقہاء اسلام نے انہیں اپنے انہر سے کتاب و سنت کے حاصل کے طور پر نقل کیا ہے کبھی حکومتی قانون بلا تقليید فقہاء، مرتب نہیں ہو سکتا اور ظاہر ہے کہ حکومتی سلطنت پر جو دنیا اور روزانہ فقہ حنفی کو حاصل ہے کسی اور فقہ کو حاصل نہیں فقہ حنفی کی تدوین سے پہلے اسی میں مفرغ کے سائل صرف کتاب ابجہاد اور کتاب الامارہ کے سنت ملتے تھے۔ فقہ حنفی نے انہیں کتاب ابجہاد کے عنوان سے فقہ اسلام کا ایک مستقل موضوع بھٹہ رکیا۔ فاضل خود ری لکھتے ہیں :-

ان النظرية التقليدية للقانون الدولي الإسلامي نظرية لا تقوم على

نوصاص صريحة من القرآن الكريم ولا على الإحاديث النبوية الشريفة

ولكن جواهر القوانين الأساسية التي يتضمنها القانون الدولي

الإسلامي مستمد من هذين المصادرين : القرآن الكريم والحديث

الشريف وأحرى بيان نقول إن هذا القانون جاء نتيجة لاجتهاد

فقهاء المسلمين .

ترجمہ۔ اسلام کے سرکاری قانون کا یہ تقليیدی نظریہ ایسا نظریہ ہے جو قرآن کریم

اور احادیث نبوی کی فصوص صریح پر مبنی نہیں لیکن وہ ان بنیادی قوانین کا جو ہر

لے اتفاقون الدینی الاسلامی میں

ہے جن کو اسلام کا سرکاری قانون شامل ہے۔ یہ قرآن کریم اور حدیث شریف سے سند یافتہ ہے۔ بلکہ ہمیں یوں کہنا پتا ہیتے کہ سلطنتِ اسلام کا یہ سرکاری قانون فتحاً، اسلام کے اجتہاد سے قائم ہے۔

یہ صورت حال تبلارہی ہے کہ قرآن کریم اور احادیث شریفہ ایک باضابطہ قانون کی شکل تجویز اختیار کرتے ہیں جب وہ ایک فقہ کی صورت میں مرتب ہوں۔ گینہ کہ قرآن و حدیث کی نصوص صحیح بہت کم مخاطبوں کو پیش کرتی ہیں۔ یہ کام فتحاً، کام ہے کہ ان کی روشنی میں وہ کسی ملک کا قانون مرتب کریں۔

دنیا کے اسلام میں حضرت امام محمدؐ (۱۸۹ھ) پہچے بزرگ ہیں جنہوں نے اسلام کے امور سلطنت کو کتابِ السیر کی شکل دی۔ ان سے پہلے حضرت امام ابو حینیؓ اس موضوع کی تدوین فرمائے تھے۔ لیکن وہ جو ہر وہ قیمت و قوت کی سیاسی تنگ و تازی میں محفوظ نہ رہ سکا۔ امام اوزاعیؓ اور امام ابو یوسفؓ کی بھی اس موضوع پر معرب کر آلاتی رہی لیکن مستقل بنیاد پر حضرت امام محمدؐ نے اس تعلیم اٹھایا۔ اور یہ صیغہ اور سیر کیسر کے نام سے دو کتابیں لکھیں۔ فقة حنفی کی طاہر الرؤایۃ میں یہ دو دوں کتابیں م حل کا درج رکھتی ہیں۔ بلند پائیؓ فتحاً، احباب نے ان کی شرحیں لکھیں اور حق یہ ہے کہ فقة حنفی وہ مجموعہ قوانین ہے جس نے مسلمانوں کو اصولِ جہانبانی کیکھائے۔

یہ اس فقہ کی دععت ہے جس کے بل برتے آج مسلمانوں کا یہ دعویٰ کسی الیان میں متعدد نہیں ہو اک اسلام میں ایک کامل مخاطبہ قانون ہے۔ گر آج امام محمدؐ ہم میں نہیں لیکن ان کے ابوابِ السیر رہتی دنیا تک قانون الدعلی الاسلامی کو روشنی بخشتے ہیں گے۔

محبہد لوگ مرنہیں سکتے      علم کی تھی میں وہ ہی ملتے ہیں  
اُن کے نقشِ قدم سے صدیوں تک      منزوں کے چڑاغ جلتے ہیں  
داشتلن کے ذاکرِ محمد خدیدی نے ان الفاظ حضرت امام محمدؐ کو خراجِ حتنیں پیش کیا ہے:-

يعتب محمد بن الحسن الشيباني افضل فقيه عالي موضع السير مع  
العلم انه لم يكن اول من عنى بامرها ولعل تكون احكام السير قبل عهده  
قد جمعت بعد بشكل مجموعه قوانين تدرس على انها فرع منفصل  
عن الشرع كان موضوع السير قبل يعالج في كتب الفقه تحت  
عنوان الجihad ولعيكن من المواضيع التي كانت شهروي دراسي  
الشرعية في طورها التكيني بل

ترجمہ۔ امام محمد سب سے بہتر فقیہ سمجھ گئے ہیں جو نیر کے موضوع پر یہ بات  
بانٹتے ہوئے ہے کہ وہ پہلے شخص نہیں جو اس موضوع کے درپی ہوئے  
ہوں۔ آپ سے پہلے سیر کے الاب اس مجموعہ قوانین کی کشکل میں جمع نہ  
ہتھ کر انہیں پڑھایا جائے ایسے کہ یہ شاخ شجر اسلام کی فرع دکھانی دے۔  
آپ سے پہلے کتب فقہ میں سیر کا موضوع جہاد وغیرہ کے عنوان سے سامنے  
آتا تھا اور یہ ان موضوعات میں سے نہ تھا جو دراسہ شریعت کو اس کے تکونی  
پیرایہ میں لپیے اندرا لے۔

ہم سنتکم کرتے ہیں کہ امام ابو یسف<sup>ؓ</sup> پہلے امام البغیفہ<sup>ؓ</sup> کا نصۃ سلطنت اسلامی کتاب  
الاصل میں دے چکے تھے۔ امام ابو یسف<sup>ؓ</sup> نے خود اسلام کے مالی نظام کی جو تفصیل کتاب الخراج میں بیش  
کی ہے وہ اسلام کے نصۃ سلطنت کی روح ہے لیکن ہم یہ کہہ بغیر نہیں رہ سکتے کہ امام محمد بن قاسم  
فقیہا میں جو آپ سے پہلے اس کھیتی میں بیج بوتے رہے آگے بڑھ گئے فاضل خدواری لکھتے ہیں۔

شکا مولفات الشیبانی تتناول جمیع فوایح الشیعہ و وصیة واسعة  
شاملة تفوق جمیو الفقهاء والذین سبقوه فی هذالحقل و فی معظم  
مؤلفاته الفقیہ یأقش الشیبانی علی ذکر نیڈ تعلق بالسیر

بوجہ عام و احیاناً بوجہ خاص یتناول فیہا ناحیۃ معینۃ من ذوای  
هذا الموضوع۔

ترجمہ۔ امام محمدؐ کی تالیفات شریعت کے تمام پہلوؤں کو پہنچنے اندر سمیتی نظر آتی ہیں اور اپنی وسعت میں پہنچنے تمام فہمیاں کی کوشش کو پہنچنے پھر رُتی ہیں جنہوں نے پہنچنے سیر کی کصیتی میں فتح کے یتھ بولے۔ امام محمدؐ اپنی تمام بڑی کتابوں میں بعض ابواب سیر کا ذکر عام پیرایہ میں کرتے ہیں اور کبھی خاص پیرایہ میں جو اس موضوع کے کسی خاص حصہ کو ہر طرف سے شامل ہو۔

امام محمدؐ کے ہاں اساس سلطنت اسلامی زیادہ اختلافات کی متحمل نہیں۔ اسلام کے نظام عبادات میں بے شک بہت وسعت رکھی گئی ہے اس میں بندے کا تعلق خدا سے غالب رہتا ہے لیکن سلطنت اسلامی کی اساس ایک قوم کے آفاقتی معاشرہ پر رکھی گئی ہے۔ اس میں زیادہ سے زیادہ وحدت کی صورت ہے۔ اس میں پھر جتنی کثرتی ہوں وہ ایک خلافت کے تحت ایک ہو جاتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ فہمہ کا جو اختلاف آدابِ عبادات میں ہے وہ آداب سلطنت نہیں۔ یہاں ایک قوم بنانے کے لیے زیادہ سے زیادہ وحدت کی صورت ہے۔ عبادات اور سیر میں یہ ایک جو ہری فرق ہے۔

یتفضیل ہم نے اسلام کے نئو سلطنت پر گذارش کی ہے۔ اسلام کے آثار تشریع میں اسے جانتے کی بہت ضرورت ہے مسلمانوں میں یہ نظام کیسے مدون ہوا یتفضیل آپ کر تدوین فتح میں ملے گی پھر اس پتہ تاریخ کے مختلف ادوار میں کون کون سی کتابیں لکھی گئیں ان کا تعارف آپ کو کتب فتح کے ذیل میں ملے گا۔ یہاں ہم مقدمہ کو ختم کر کے اب اپنے اصلی سفر کا آغاز کرتے ہیں۔ واللہ ولی التوفیق و بیدہ ازمه التحقیق۔

خالد سُود عفان اللہ عنہ

مؤلف

ضرورت فقه

## ضرورت الفقہ

محقق طور پر یوں سمجھے کہ جس طرح قرآن کے بعد نہست کی ضرورت ہے اسی طرح کتاب ثنت کے بعد مسائل عین مخصوصہ کی دریافت کے لیے فقہ کی ضرورت ہے پھر صرف مسائل عین مخصوصہ ہی نہیں مخصوص مسائل میں بھی روایات مختلف ملتی ہیں کمی پہنچنے والے کی اور کوئی پچھے دوار کی۔ ان میں تطبیق کی راہ دریافت کرنا اور احکام کو نکالنا پر کبھی فقہ کے بغیر مستقر نہیں آ سکتا۔

اپنے پاس نصوص کتنی ہی کیوں نہ ہوں جس قوم کے پاس فقہ نہ ہو وہ ان نصوص سے کبھی اپنا ضابطہ قانون مکمل نہیں کر سکتی۔ مسلمانوں میں ایک گروہ اس کام کے لیے رہنا چاہیے جو فقہ مرتب کریں لوگ ان کی طرف رجوع کریں اور یہ حضرات انہیں حکم شریعت بتا سکیں۔ نصوص کتاب اللہ کی ہوں یا حدیث کی، گنتی میں آ سکتی ہیں۔ مگر روز روز اٹھنے والی انسانی ضرورتیں ملائم دودھیں وہ گنتی کی نہیں۔ آخران کا بھی تو کوئی حل پلہیے۔

## قرآن کریم میں فقہ کی ضرورت کا اعلان

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لَيَنْفِرُوا كَافِهَ فَلَوْلَا نَفَرُ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ  
طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الَّذِينَ فَلَيَنْذَرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا جَعَوا إِلَيْهِمْ

لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ۝ (پا ۱۵) التوبہ آیت

ترجمہ۔ اور ایسے تو نہیں کہ سماں جہاد میں بھل کھڑے ہوں سو کیوں نہ بخکھے ہر طبقے سے ایک گروہ تجھ دین میں تعلق پیدا کریں (فقہ سنت سکھیں) اور پھر اپنے لوگوں کے پاس جب پہنچیں تو نہیں خبر دیں تاکہ وہ بھیں۔

قرآن کریم کا یہ حکم کہ امت میں ایک گروہ فتہا، کا ضرور رہنا چاہیے اس فطری تقاضے کو پورا کرتا ہے کہ جو خدا اس مرتبے کے نہیں وہ ان پر اعتماد کریں اور ان سے دین لیں۔ اجتہاد اور

تلقیک کی سیبی اساس ہے بہتر شخص مجتبی بنے یہ بھی تر نہیں ہو سکتا۔

امورِ سلطنت کے بارے میں بھی فرمایا کہ خود فضیلے نہ کرنے لگو۔ من و خوف کی جب کوئی بات تھیں پہنچے تو ان لوگوں تک پہنچاوجو اہل استنباط ہوں۔ بات سے بات نکال سکیں اور بوجبر پہنچے اُس کی گہرائی میں اُتر سکیں۔

وَاهَا جَأْوِهِمْ أَمْرُ مِنَ الْأَعْنَانِ وَالْخُوفِ إِذَا عَوَابَهُ دُولَسَدَوْهُ إِلَى الرَّسُولِ

وَإِلَى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لِعِلْمِهِ الَّذِينَ دَسْتَبَطُونَهُ مِنْهُمْ رَبِّ النَّاسِ آیَت ۸۳

ترجمہ۔ اور ان کے پاس جب کوئی بات اُن یا خوف کی پہنچی ہے تو وہ اسے پھیلا دیتے ہیں۔ اور اگر وہ اسے اللہ کے رسول کی طرف اور اپنے اولی الامر کی طرف لوٹا دیتے تو جو لوگ ان میں اہل استنباط ہیں وہ بات سمجھ پاتے۔

## قرآن کریم کی رُو سے استنباط کی محیث

قرآن کریم نے استنباط و اجتہاد، بات سے بات نکالنے اور حقیقت تک رسائی پانے کی ہر علگہ را کھولی ہے اہل حکومت اپنے مسائل میں مجتبیدین اور فقہاء کلام شریعت میں مجتبید۔ دونوں اپنے اپنے دائرہ میں اولی الامر ہیں اور عوام امت کو حکم ہے کہ ہر دائرہ نہیں میں وہ اپنے اولی الامر کے سچے چیزوں نظرم مسلطنت میں وہ ارکان سلطنت کی بات مانیں اور نظرم شریعت میں فقہاء و مجتبیدین کی۔ دونوں طرف اپنے اپنے دائرہ عمل کے اولی الامر ہیں۔ امام فخر الدین رازیؒ اس آیت پر لکھتے ہیں :-

فَثَبَتَ أَنَّ الْأَسْتِبْنَاطَ حِجَةٌ وَالْقِيَاسُ أَمَّا الْأَسْتِبْنَاطُ أَوْ دَخْلُهُ فَوَجْبٌ  
أَنْ يَكُونَ حِجَةً إِذَا ثَبَتَ هَذَا نَقْوُلُ الْأَيْدِيَةَ دَالَّةً عَلَى أَمْرِ رَاحِدِهَا أَنْ فِي  
الْحُكْمِ الْحَوَادِثَ مَا لَا يُعْرَفُ بِالنَّصْبِ بِلِ الْأَسْتِبْنَاطُ وَثَانِيَتِهَا أَنْ

## الاستنباط بوجهة وثائقها ان العامي يحب عليه تقليد العلماء في أحكام المحوادث به

ترجمہ۔ اس سے ثابت ہوا کہ استنباط محبت شرعی ہے اور قیاس یا تو استنباط ہی کا نام ہے یا یہ اس میں داخل ہے۔ سو مذکوری مضمون کہ یہ محبت ہو جب یہ ثابت ہو تو یہ کہتے ہیں کہ اس آیت سے کئی مسئلے متعلق ہیں۔ ان میں سے یہ بھی ہے کہ بعض لیے واقعات ہوتے ہیں کہ ان کا حکم نصوص میں دکھائی نہیں دیتا۔ ان کا حکم استنباط سے جانا جاتا ہے۔ دوسری بات یہ کہ استنباط محبت ہے اور تفسیری بات یہ ہے کہ عامی پر علماء کی تقليد احکام حوادث میں واجب ہے۔

نواب صدیق حسن خاں صاحبؒ کو یہاں تسلیم کرتا پڑا ہے کہ قرآن کی رو سے قیاس جائز ہے اور علم کی ایک وہ قسم بھی ہے جو استنباط سے حاصل ہوتا ہے:-

فِ الْأَذْيَةِ إِشَارَةٌ إِلَى جُوازِ الْقِيَاسِ وَانْهِ الْعِلْمُ... مَا يَدِيكُ بالاستنباط

ترجمہ۔ اس آیت میں اشارہ ہے کہ قیاس جائز ہے اور علم وہ بھی ہے جو قیاس سے حاصل ہوتا ہے راے ہی فقہ کہتے ہیں)۔

..... قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:-

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اطْبِعُوا اللَّهَ وَاطْبِعُوا الرَّسُولَ وَأُولَى الْأَمْرِ مِنْكُمْ۔

(بِ الشَّارِعَاتِ ۖ ۱۹ عۚ ۸)

ترجمہ۔ اے ایمان والو! تم کہا ما لِوَ اللَّهُ كَوَدْ کہا ما نہ اس رسول کا اور ان کا جو اولی الامر ہوں تم میں سے۔

## اولی الامر سے مراد اہل العلم والفقہ

لِتَفَيَّرَكُمْ بِإِنَّمَا مَا لَدُنْنِي مَلْدُومٌ ۗ تَفَسِيرُ فِتحِ البَيَانِ مَدْلُودٌ ۖ

اولی الامر کی تفسیر قرآن کریم میں سو دوہنار کی آیت ۴۰ میں اہل استنباط سے کی گئی ہے  
سو گواہی الامر میں اہل حکومت بھی شامل ہیں لیکن پہلے ہی وجہ میں اس سے مجتہدین ہی مراد  
لیے گئے ہیں۔ حافظ ابو بکر جباص رازی (۷۰۰ھ) لکھتے ہیں۔

ووجه تخصیص المحتہدین انہ جاعفی الذیۃ الثانیة ولوردوه  
الى الرسول والى اولی الامر منہم لعلہ الدین مستنبطونہ منه  
فسراوی الامر باہل الاستنباط وهم المحتہدون

ترجمہ۔ اور اولی الامر کی مجتہدین سے تخصیص کی وجہ درسری آیت ہے جس  
میں کہا گیا ہے اور اگر یہ لوگ اپنے معاملہ کو اللہ کے رسول اور اپنے  
اولی الامر کی طرف نہ مانتے تو ان میں جو مجتہد ہیں وہ اس کے حکم کو پالیتے  
سو اولی الامر سے مراد اہل استنباط ہیں اور وہ مجتہد ہی ہو سکتے ہیں۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہؓ میں حضرت جابر بن عبد اللہ النصاریؓ کی منزلت  
علمی سے کون واقع نہیں ترجیحان القرآن حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے  
مرتبہ علمی کو کون نہیں جانتا۔ وہ نوں بزرگ فرماتے ہیں اولی الامر سے مراد اہل الفقہ ہیں اور  
فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی پیروی امت پر واجب کی ہے۔

حضرت عمرؓ نے حضرت عمار بن یاسرؓ کو کوفہ کا امیر اور حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو  
درہاں کا صدر مدرس بنی اکبر محبیا اور اہل کوفہ کو لکھا کہ تم ان دو لوں کی اقتداء کرنا۔ اس سے پتہ چلا کہ  
حکام بھی اولی الامر میں آتے ہیں اور فتحہار بھی۔ — استظامی امور میں تم امراء کی بات مانو اور علمی  
امور میں فتحہار کی پیروی کرو۔ جب نے اہل کوفہ کے نام لکھا۔

انی قد بعثت الیکم بہار بن یاسر امیل و عبد اللہ بن مسعود معلماً و

وزیراً وہا من المحبیا ومن اصحاب رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من

اہل بدر فاقت دا بھما واسمعوا من قولہما۔<sup>۱۶</sup>

ترجمہ میں مہتھاری طرف عمار بن یاسٹر اور عبد اللہ بن سعدؑ کو علی الترتیب امیر اور معلم بن اکبر نسبت بٹا ہوں اور یہ دونوں آنحضرتؐ کے اوپنے درجہ کے صحابہ میں سے ہیں اور اہل بدر میں سے ہیں تم (اپنے اپنے دامہ میں) ان دونوں کی پریدی کرنا اور ان کی اطاعت کرنا اور ان کے قول کر لینا۔

## اکابر تابعین کی شہادت

تابعین کرامؓ میں حضرت مجاهدؓ (۱۰۰ھ) حضرت حسنؓ (۱۱۰ھ) اور حضرت عطا بن ابی رباحؓ (۱۲۷ھ) صفت اول کے مفسرین ہیں ان سے اولی الامر کی تغیری سنئے حضرت مجاهدؓ فرماتے ہیں:-  
اصحاب محمد۔ دربما قال اولا العقل والفقه في دين الله يه

حضرت عطا بن ابی رباحؓ فرماتے ہیں:-  
اولی الامر اولا العلم والفقه يه

حضرت ابو بکر حباص رازیؓ (۴۲۰ھ) حضرت حسن بصریؓ (۱۱۰ھ) حضرت قتادہؓ (۱۱۸ھ) اور ابن ابی سییسیؓ (۱۰۰ھ) سے نقل کرتے ہیں:-  
هم اهل العلم والفقه يه

ابوالعالیہؓ (۹۰ھ) بھی اس آیت کی تغیری استنباط کی روشنی میں کرتے ہیں:-

و استدل عليه ابوالعالیۃ بتقوله تعالیٰ ولود دوه الى الرسول و الى

اولی الامر من هم لعلمه الذین ستنبیطونه منه فان العلامون هم

المستنبطون المستخرجون للاحكام يه

لہ اعلام الموقعین جلد ۲ ص ۱۹۷ مکتبۃ المصنف لابن الیشیبی جلد ۲ ص ۱۵۱ تک سنن داری مسئلہ بیروت  
گے احکام القرآن جلد ۲ ص ۲۱۵ مکتبۃ روح المعانی جلد ۵ ص ۱۵۱ بیان عجیب

## اولی الامر کی تفسیر میں حضرت ابوہریرہؓ کا ارشاد

مائفل جسام رازیؒ حضرت ابوہریرہؓ سے نقل کر کے لکھتے ہیں :-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّهُمْ أَمْرَأُوا السَّرَايَا وَمَيْجُونَ يَكُونُوا جَمِيعًا مَرْدَانِيَّةً  
لَدُنَ الْأَسْمَاءِ يَتَنَاهُ لِمَرْجِعِهِ لَعَلَّ الْأَمْرَاءَ يَلْوُنُونَ أَمْرَتَهُ بِإِلْجَىشِ وَ  
السَّرَايَا قَاتَلُ الْعَدُوَّ وَالْعُلَمَاءُ يَلْوُنُ حَفْظَ الشَّرِيعَةِ وَمَا يَجُوزُ وَمَا  
لَا يَجُوزُ<sup>لَهُ</sup>

ترجمہ حضرت ابوہریرہؓ سے منقول ہے کہ اولی الامر سے مراد لشکروں کے امراء ہیں اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس آیت میں (امراء اور علماء) دونوں مراد ہوں گے کیونکہ اسرائیلی لشکروں کی تدبیر اور دشمنوں سے جنگ کرنے کے والی ہیں اور علماء حفظ شریعت اور سیکھنے والا یکجزوں (سائل فقہ) کے والی ہیں۔

نواب صدیق حسن خاںؒ حضرت امام احمدؒ (۲۶۱ھ) سے نقل کرتے ہیں :-  
قال ابن عباس و حباب والحسن و ابوالعالیہ و عطاء و الضحاک و مجاهد  
والامام احمدهم العلماء بـ

اس تفہیل سے یہ بات کھل کر سامنے آتی ہے کہ اسلام میں قانون سازی کا مدلول قرآن و حدیث کے ساتھ فقرہ پر ہے فقرہ ہی ہے جس سے قرآن پاک کی مختلف آیات میں تطبیق کی راہیں کھل دتی ہیں اور فقرہ ہی ہے جس سے حدیث کے مختلف معنای میں آپس میں ترتیب پاتے ہیں، اسلامی قانون سازی میں کتاب و سنت اس کے پہلے مانند ہیں، فقرہ دالش ان کے ساتھ ساتھ شامل رہی ہے، آیات کے اختلاف کو حل کرنا اور احادیث کے اختلافات کو ترتیب دینا یہ کام

لِهِ أَحْكَامُهُ الْقُرْآنُ عَلَيْهِ مَذَلَّةٌ تَّهْجِينٌ مَّنْ

علم اصول کے بغیر اسخام نہیں پاتا۔ ہاں مسائل غیر منصوصہ مستبطنہ من الکتاب راستہ جنہیں جزیئات  
نقہ کہتے ہیں ان کا نہ بے شک کتاب و سنت کے بعد ہے۔ مسائل منصوصہ اور مسائل غیر منصوصہ  
مستبطنہ کو اپنے اپنے درجہ میں رکھا جاتے گا۔

ہم اس وقت اجتہاد پر بات کر رہے ہیں۔ ہم نے یہ بات تفصیل سے آپ کے سامنے  
رکھ دی ہے کہ قرآن کریم مسائل غیر منصوصہ میں اجتہاد کی اجازت دیتا ہے۔ جو لوگ مجتہد ہیں  
وہ اس امت کے ادلی الامر ہیں اور امت پران کی پیروی لازم ہے۔ اس میں صرف یہ دو باتیں  
ملحوظ رکھنی ضروری ہیں۔ ایک یہ کہ وہ مجتہد معروف درجے کے ہوں۔ سہاراکیں ایسے غیرے  
کو مجتہد نہ سمجھ لیا جائے۔ دوسری بات یہ کہ فتحہ کا کوئی استخراج اور استنباط کتاب و سنت  
کے کسی فصیلے سے نہ نکلا جائے۔

مقام نقد

## مقام فتہ

قرآن کریم کا یہ فیصلہ کہ اس امت میں تفتہ فی الدین کی اشہد ضرورت ہے اور چاہئے کہ ایک جماعت فتہ میں لگی رہے اور دوسرے ان سے ان احکام کو اخذ کریں۔ یہ بات اب تک حل کر آپ کے سامنے آپکی ہے۔ اس کی رو سے فتہ کتاب و سنت کا غیر نہیں۔ انہی کی گہرائی میں پہنچنے معتاذین کا نمایاں ہو کر سامنے آتا ہے۔ سرفہ الہی ہدایت اور نبوی شریعت کی ہی ایک استخراجی صورت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم حدیث میں بھی فتہ کا احساس دلاتا ہے اور بتلاتا ہے کہ اس سمجھنے کے لیے بھی فتہ کی ضرورت ہے۔

ابتداء سے جربات ثابت ہوتی ہے وہ کتاب و سنت کا ایک پھیلاؤ ہے۔ یہ کتاب و سنت پر کوئی اضافہ نہیں ہے۔ اس نبیت کی بنیت اس میں جاری درساری ہے جندر صلی اللہ علیہ وسلم جو کچھ عرضت سے فریگئے وہ بھی آپ کی شریعت ہے اور جربات نے ملالات کی پیش آمدہ ضرورتوں میں قرآن و سنت کی گہرائیں میں لپیٹے وہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہی شریعت خمار ہیگ۔ البتہ یہ ضروری ہے کہ استنباط کر لے والا مجتہد عامم آدمی نہ ہو۔ مجتہد صرف مفہوم برہنہ ہوتا ہے۔ وہ اپنے استنباط کردہ مسائل کا موجب نہیں ہوتا۔

## قرآن کریم کی رو سے فتہ کا مقام

قل كُلُّ مَنْ عَنِ اللَّهِ فَالْمُؤْلَأُ عَالَقُومٌ لَا يَكُونُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا۔

(پ النسار آیت ۸، ع ۱۱)

ترجمہ۔ آپ کہہ دیں ہر اچھائی اور بُراٰئی اللہ کے فیصلے سے ہے کیا ہو گیا ان لوگوں کو بات سمجھنے کا سلیقہ نہیں۔

حدیث بات ہے اور اسے سمجھنے کا سلیقہ فتح ہے۔ حدیث کے لیے نقد رکار ہے بدول اس کے وہ بات سمجھنے نہ پاییں گے۔ اور دوں کی بات تو اپنی جگہ رہی پیغمبر کی بات ہو تو بھی اس لیے کہ لوگ اسے سمجھ پائیں۔ انہیں اس کی فتح حاصل ہونی چاہئی۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی مشہور دعا کسے یاد نہیں۔

قال رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي امْرِي وَاحْلِلْ عَقْدَةَ مِنْ لِسَانِي  
يَقْهُوا قُلْ. (پاٹا ۱۰۴ آیت ۱۶)

ترجمہ۔ اے ربِ اکشادہ کریم اسینہ اور آسان کر میری منزل اور کھول دے گرہ میری زبان کی اور پالیں یہ میری بات میں فتح (سمجھ)

ذوالقرمین جب دو پہاڑوں کے بیچ پہنچا تو ان سے درے کچھ لیے لوگ پاتے جو اس کی ایک بات نہ سمجھ سکتے تھے ان کی اس بے چارگی کو قرآن کریم اس طرح بیان کرتا ہے کہ اس کی بات فتح سے آشنا ہو سکی کچھ بھی نہ جاسکی۔

حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُ بَيْنَ السَّدِينَ وَجَدَ مِنْ دُونَهُمَا قَوْمًا لَا يَكُونُونَ يَعْتَمِدُونَ  
قَوْلًاً (پاٹا الکھف آیت ۹۳)

ترجمہ۔ یہاں تک کہ جب دو پہاڑوں کے مابین تو ان کے درے ایسی توم دیکھی جو ایک بات کی فتح (سمجھ) نہ رکھتے تھے۔

ہمارے جو درست فتح کے نام سے چلتے ہیں اور یہ لفظ تک سننا پسند نہیں کرتے وہ نہیں درکھیتے کہ قرآن کریم عام سمجھ اور دانش کے لیے لفظ فتح بار بار لاتا ہے۔ بھراؤ کے اس لفظ سے چلنے کے کیا معنی رہ گئے؟ اللہ تعالیٰ کسی قوم کو فتحہ دانش سے محروم نہ کرے۔ مصلحتا جسے فتح کہا جاتا ہے وہ بھی کتاب و سنت کا غیر نہیں۔ کتاب و سنت کی گہرائی میں اُتر کر اُن کو

پا لیسے کا نام ہے۔ فقر کرنیٰ نئی ایجاد نہیں۔ کتاب و سنت کا ہی استخراج ہے۔

## فقہ نہ جانتے والوں کی ندامت

قرآن کریم نے کافروں کو کہا ہے کہ وہ فتنے میں مخدوم ہیں۔

لَا تَنْتَهِيَ الرَّهْبَةُ فِي صَدَّ وَرَهْمٍ مِّنَ اللَّهِ مَذَلَّكَ بِأَنْفُسِ قَوْمٍ لَا يَقْتَهُونَ۔

(رپٰ اکثر آیت ۱۳۴)

ترجمہ۔ البتہ مرتباً در زیادہ ہے ان کے دلوں میں اللہ کے درسے یہ اس لیے کہ وہ لوگ فتنے نہیں رکھتے۔

وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجِهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسَانِ لِهُمْ قُلُوبٌ لَا يَقْتَهُونَ  
بِهَا وَلِمَاعِينَ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا۔ (رپٰ الاعراف آیت ۱۴۹)

ترجمہ۔ اور البتہ پیدا کئے ہیں ہم نے جہنم کے لیے بہت سے جن اور بہت سے آدمی۔ ان کے دل میں جن میر، فتنے نہیں۔ ان کی آنکھیں ہیں مگر وہ ان سے دیکھتے نہیں اور ان کے کان ہیں مگر وہ ان سے سنتے نہیں وہ ایسے ہیں جیسے چوپائے ہوں۔

نطیح علی قلوبِ بد فهم لا یفتقہون۔ (رپٰ المناقب آیت ۲۸)

ترجمہ۔ سو مہر لگ چکی ہے ان کے دلوں پر سواب وہ فتنے سے بالکل بتعلق ہیں  
ولکن المناقب لا یفتقہون۔ (رپٰ المناقب آیت ۲۸)

ترجمہ۔ اور لیکن منافت اپنے پاس فتنے نہیں رکھتے۔

بَلْ كَانُوا لَا يَفْتَهُونَ الْأَقْلِيلَـ۔ (رپٰ الفتح آیت ۱۵)

ترجمہ۔ بلکہ وہ فتنہ رکھتے نہیں مگر چند لوگ۔

بِأَنْفُسِ قَوْمٍ لَا يَفْتَهُونَ۔ (رپٰ الانفال آیت ۲۵، پٰ التربیۃ آیت ۱۸۷)

ترجمہ۔ وہ ایسے لوگ جن کے پاس فقہ نہ ہو۔  
 مانفہ کثیر اما تقول۔ (پہلی ہر دعائیت ۹۱)  
 ترجمہ۔ ہم ممکنہ ایسے باتوں میں کچھ فقہ نہیں پاتے۔  
 لوگ انواع فقہوں۔ (پہلی التوبہ آیت ۷۸)  
 ترجمہ۔ کاش کہ وہ فقہ پاس رکھے ہوتے۔

## آنحضرت کے نزدیک فقہ کا مقام

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل روایت کرنے والے توبہت تھے۔ اپ کی بہت سختی کہ میری ایک بات بھی جسے پہنچی ہوا سے لازم ہے کہ سے آگے روایت کر دے تاکہ دین کی کوئی بات چھپی نہ رہے۔ ہر سکتا ہے جن کے پاس وہ یہ حدیث پہنچائے وہ اس کی نسبت اسے زیادہ سمجھنے والا ہو۔ اہل روایت تو سمجھی ہو سکتے ہیں مگر اہل فقہ وہی خوش قسمت ہیں۔ جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ خیر کا ارادہ کر لے۔

① حضرت عبداللہ بن عباسؓ کہتے ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
 من يرد الله به خيراً يفتحه في الدين لـ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ جس بندے سے سے خیر کا ارادہ فرمائے اسے دین میں فتحیہ بنادیا ہے۔

② حضرت ابو ہریرہؓ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں اپ نے فرمایا:-  
 الناس معادن فخيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام  
 اذا فتوها بـ

---

لـ ترمذی جلد ۲ ص ۸۹ و قال حسن صحيح، سنن دار می جلد ۱ ص ۵۶ و رواه مسلم عن معاویہ ص ۳۴ من المجد الأول  
 لـ صحيح بخاری جلد ۱ ص ۳۹۶ م ۲۲ صحيح مسلم جلد ۲ ص ۳۳

ترجمہ۔ لوگ کافیں میں جو لوگ جاہلیت میں اچھے بختے اسلام میں بھی و بھی  
اچھے ہوں گے جب وہ نفقہ کو جاننے لگیں۔

③ حضرت ابوسعید خدرا رضی اللہ عنہ کہتے ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہؓ سے فرمایا:-  
ان رجالاً يأتونك من اقطار الأرض يتلقون في الدين فإذا توكل  
فأسق موابهم خيرًا

ترجمہ۔ بے شک اطرافِ عالم سے لوگ تمہارے پاس آئیں گے تاکہ وہ دین  
میں تعلق حاصل کریں جب وہ تمہارے پاس آئیں تو تم انہیں خیر کی نصیحت کرنا۔

④ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں اب صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
فَقِيمُوا حِدَادَةِ الشَّيْطَانِ مِنَ الْفَعَادِ

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے اس طرح روایت کرتے ہیں :-

ما عبد الله عزوجل بشيء افضل من فقه في الدين ولغطيه واحدا شد  
على الشيطان من الف عابد ولكل شيء عباد وعما دهذا الدين فقهه.

ترجمہ۔ اللہ کی کمی عبادت فقة فی الدین سے بڑھ کر نہیں ہے اور ایک  
ذیمیت شیخان پر ایک ہزار عبادوں (عبادات گزاروں) سے بھی زیادہ  
گھر ہے ہر چیز کا ایک ستون ہے اور اس دین کا ستون  
فقہ ہے۔

حضرت ابید بن ثابت رضی اللہ عنہ میں نے حضور ﷺ کو فرماتے سننا :-

⑤ رب حمل فقهه غير فقيه و رب حامل فقهه الى من هو فقهه منه لکھ  
گئی ایسے ہیں جو حامل فقهہ (رواہی حدیث) توہیں لیکن وہ فقیہ نہیں اور کئی

کے جامع تصدیقی علمند، صاحف سنن ابن ماجہ مفتاح کے رواہ الترمذی بجزء ۲۰ سنن ابن ماجہ مفتاح  
کے عوارف الحدیف جلد ۱۴۵، کے رواہ الشافعی واصح الدلائی علیہ اصل ۲۰ والترمذی جلد ۱۰ مفتاح

حامليين فتنہ روایت، اس کی طرف لے جلتے ہیں جوان سے زیادہ فتنہ ہے۔  
 کیا یہ انہی حضرات کا حال نہیں جو اس وقت حضور کے عہد کے لوگ تھے یہ صحابہ ہیں  
 جن میں سے بعض کو حضور نے رادی حدیث نہیں آیا اور بعض دوسرے کو فتنہ تباہ یا ہمیں مولانا  
 اسماعیل صاحب (گورالا الہ) پروفیسر ہے جو جوش مخالفت میں یہ بات کہہ گئے۔  
 صحابہ تمام جس طرح عدول تھے اسی طرح وہ سب فتنہا بھی تھے۔  
 صحابہ میں فتنہ اور عین فتنہ کی تجزیہ شرمناک ہے یہ

② حضرت عبداللہ بن عمر بن العاص رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے اپنی مسجدیں  
 دو حصے دیکھیے، ایک میں لوگ دعائیں مانگ رہے تھے متوجہ الی اللہ ہرور ہے تھے اور دوسرے  
 حصے کے لوگ (یتعلمون النقه) فتنہ میں مشغول تھے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس دوسرے  
 حصے کے لوگوں کے بارے میں فرمایا یہ پہلو سے افضل ہیں:-

اما هؤلاء فيعلمون الفتنه و يعلمون الجاهم فهؤلاء افضل.<sup>۱۰</sup>

ترجمہ۔ یہ لوگ فتنہ کا علم حاصل کر رہے ہیں۔ پھر یہ آگے جاہل ہوں کہ تعلیم دینے  
 میں سویہ ان سے افضل ہیں۔

③ حضرت عبداللہ بن عمر رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے حضرت معاذ بن جبل<sup>۱۱</sup>  
 اور حضرت ابو موسیٰ الشعراً رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے حضرت معاذ بن جبل نے وہاں پہنچ کر جو خطبہ دیا  
 اس میں انہیں اسلام کی رنبت دلائی اور تتفقہ فی القرآن کی نصیحت کی:-

خطب الناس معاذ فحضرهم على الإسلام وامرهم بالتفقة في القرآن.<sup>۱۲</sup>

ترجمہ۔ پس حضرت معاذ نے خطبہ دیا اور لوگوں کو اسلام کی رنبت دلائی اور  
 انہیں قرآن حکیم سے فتنہ مرتبا کرنے کا حکم دیا۔

قرآن حکیم سے جو ستمہ بیان کیا جائے۔ دیکھنا ہوتا ہے کہ قرآن حکیم اسے عبارة بیان

۱۰ تحریک آزادی فکر م۵۹ ۱۳ سال سنن دارمی عبداصد ۹۹ منہ الہ او دلطیا می ملت تھے سنن دارمی عبداصد

سکرتا ہے یا دلالت یا اشارۃ یا اقتضان چھری کہ یہ حکم عام ہے یا خاص، بصیرت، اول عام مخصوص منہ البعض ہے یا نہیں، بچھر مجمل ہے تو اس کی تفصیل کیا اس میں کسی دوسرے مقام پر ہے یا اس کی تفصیل سنت، سے معلوم کی جاتے گی، ان سب کے جاننے میں خاصا علم لفظ درکار ہے بختر معاذ نے انہیں لفظ فی القرآن کا سبق دیا، آپ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مجتبیہ ہونے کی سند پائے ہوئے تھے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
خلصلتان لا يجتمعان في منافق حسن سمت ولا فقة في الدين.

ترجمہ۔ دو عادتیں کسی منافق میں جمع نہیں ہر پاٹیں ۱، حسن سیرت۔ ۲، دین  
میں فقہ کی گہرائی۔

منافق قرآن کی آیات منافقت کے ساتھ پڑھ سکتا ہے کلم بھی پڑھ سکتا ہے، نشہد  
انک رسول اللہ بھی کہہ سکتا ہے، حدیث بھی روایت کر سکتا ہے صحیح ہر یا اپنے پاس سے  
بنائے، لیکن لفظة في الدين سے وہ کلیتی عاری ہوتا ہے، یہ ایسا نور ہے جو قلب منافق میں  
اُتر نہیں سکتا اور اس کا کوئی ظاہر نہیں جسے وہ ظاہری طور پر اپنار کھے، فقہ کے ظاہری پاپرے  
قرآن و حدیث ہیں اور ان میں وہ منافقت کی راہ نہیں چل سکتا ہے، ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ وہ  
فہمی جزئیات کی نقل کرے اور غلط کرے ظاہر ہے کہ وہ فقہ نہیں ہو گا۔

اللہ تعالیٰ نے جو علم دے کر حضور کو مبعث فرمایا اس میں جو شخص فہرست پائے اور بچھر  
قرآن و حدیث کی روشنی میں فہرست پڑھاتے اس کی کیا مثال ہو سکتی ہے اسے آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم کے اس ارشاد میں ملاحظہ فرمایں، حضرت ابو موسیٰ الشعراً حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے  
روایت کرتے ہیں:-

**مثلاً بعثني الله به من المهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصحاب**

ارضا نکان منها نفیہ قبلت الماء فابتکت الكلاء والعتب الکثیر  
 منها احاجد بامسکت الماء فنفع اللہ بها الناس فشربوا وسقا انہ رعوا  
 واصاب منها طائفۃ اخیری دامها می قیعان لا مسک ما فر ولا تنبت  
 کلاء فذلک مثل من فقه فی دین اللہ ونفعہ بما بعثنی اللہ به  
 فعله وعلم دمثل من لم ير فرع بذلك لساناً

ترجمہ۔ اللہ نے مجھے جو علم اور رستہ دیکھ چکا ہے اسکی مثال اس افریقا ش کی ہے جو ایسی زمین پر بر سی جو  
 بڑی صائمی اسے پانی کو اپنے میں جنپ کیا اور بہت گھاس اور سبزیاں اگائیں اور ایسی زمین بھی تھی  
 جو پھر ملی تھی اسے پانی روک کھانا اللہ نے اس سے بھی لوگوں کو فائدہ پہنچایا وہ آئندے رسمے پلاسٹس سے ہے اور  
 کھیتوں کی دیتھے ہے اور ایسی زمین بھی تھی جس کے پیش میلان تھے یہ نہ پانی کروک کی زبردستہ اگاہ کی ریشال بکی  
 ہے جو اللہ کے دین میں فتح حاصل کریں اور اللہ نے جو دین مجھے دے کر بھیجا ہے اس سے نفع مال  
 کریں علم سکھیں اور اسے سکھائیں اور اسکی جسے اس کھلی بارش پر ستر کرنیں اٹھایا۔  
 آپ نے بجا فرمایا۔

مجلس فقهہ خیر من عبادۃ ستین سنۃ۔

ترجمہ۔ فقہ کی ایک مجلس سانہ ہزار کی عبادت سے بہتر ہے۔

صحیح سنگاری جلد اصل ۱۲۱ میں جریح راہب کا قصہ مذکور ہے۔ والدہ نے اسے تین رفعہ  
 آواز دی اور وہ اپنے صمیم میں عبادت میں لگا رہا۔ ماں کو جواب نہ دیا۔ ماں نے اسے بدعاوادی  
 وہ عبادت کے شوق میں لگا رہا یہ نہ سمجھ پایا کہ ماں کی آواز پر پہنچنا کیا ہے؟ حضور نے فرمایا۔  
 لوگان جریح الراہب فی قماعاللادمان اجابة امہ خیر من عبادۃ ربه  
 ترجمہ۔ اگر جریح راہب علم میں فتیہ ہوتا تو اسے پتہ ہوتا کہ ماں کی آواز پر ہاں کہنا  
 خدا کی عبادت سے بہتر ہے۔

لـ صحیح سنگاری جلد اصل ۱۲۱ مسلم ص ۳۰ رواہ الطبرانی فی المجموع الكبير ته عمدۃ العماری جلد ۲ ص ۸۳

اس میں سانہ رسالت سے علم فتنہ کی غلطت ظاہر ہے۔ ہر عالم فتنہ نہیں ہوتا۔ فتنہ صرف اُدھر پھے علم والوں کا نصیب ہے۔ درسے درجیں محدثین میں جو اس بارش کے پائی کو اپنے ہاں رکھ لیتے ہیں۔ ویسے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس سینکڑوں صحابہؓ روز آتے جاتے تھے لیکن ان میں جو فتنہ میں گھر لائی پاچکے وہ آنحضرتؐ کی نظر میں ہوتے تھے۔ درس و تدریس اور فتنہ رافتا کی خدمات انہی کے پسروں ہوتی تھیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک صحابی حضرت زید بن لبید الفزاری نے۔ آپؐ نے انہیں فرمایا:-

ان كنـت لـا عـدـكـ من فـقـهـاءـ المـدـيـنـةـ لـ

ترجمہ۔ بے شک میں تو تمہیں مدینہ کے فقہاء میں سے سمجھتا تھا۔ آنحضرتؐ نے ایک دفعہ ایک اعرابی کے سامنے یہ آیت پڑھی۔ فن یعمل مشقال ذرۃ خیر ایں و من یعمل مشقال ذرۃ مشرایر۔ تو وہ اعرابی کہنے لگا جسی جسی۔ مجھے مجھے یہ کافی ہے مجھے یہ کافی ہے۔ اس پر حضورؐ نے فرمایا:-

فـقـهـ الرـجـلـ يـہـ شـخـصـ فـقـيـهـ ہـوـ گـيـاـ لـ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابن عباسؓ کے لیے دعا کی تھی:-  
اللّٰهُمَّ فَتَهْهِهِ فِي الدِّينِ وَعَلَمَهُ التَّاوِيلَ لَهُ  
ترجمہ۔ اے اللہ ابن عباسؓ کر دین کی فتنہ عطا فرا اور ا سے علم تفسیر عطا کر۔

## صحابہؓ کے ہاں فتنہ کا مقام

① حضرت ابو بکر صدیقؓ نے کوئی مسئلہ پیش آتا تو اہل الرائے اور اہل الفتنہ کو مشورہ کے لیے بلاتے۔ مہاجرین والفارار میں سے اہل علم کو بلاتے ہے حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ، حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ، حضرت معاذ بن جبلؓ

سل رواہ الدراری عن أبي الدرداء جلد ام۱۴ والترمذی جلد ام۱۵ عوارف المعرف بہا مش احیا علوم الدین جلد ام۱۲ تہ مجمع بخاری جلد اص مندادحمد جلد ام۱۳ بحول الله ترجمان السنة جلد ۳ م۱۵۸

حضرت ابو بن کعبؓ اور حضرت زید بن ثابتؓ کو بُلاتے ہیں لگ حضرت  
ابو بکرؓ کے زمانہ خلافت میں فتویے دیا کرتے تھے پھر حضرت عمرؓ خلیفہ  
ہوئے تو وہ بھی انہی سے مشورہ لیا کرتے تھے اور فتویے کا مدارز یادہ  
انہی حضرات پر تھا۔

حضرت ابو بکرؓ کی مجلس فتحہ را ان سات ارکان پر مشتمل تھی ۔

کان ابو بکر الصدیق اذا ورد علیه حکم نظری في کتاب اللہ تعالیٰ فان جد  
فیه ما یتضی بہ قضی بہ وان لم یجده فی کتاب اللہ نظری سنۃ رسول اللہ  
فان وجد فیہ ما یتضی بہ قضی بہ فلان اعیاہ ذلک سأّل الناس هل  
علمتم ان رسول اللہ قضی فیہ بکذا و کذا فان لم یجده سنۃ سنتہ  
النبی جمع رؤس الناس فاستشانہم فاذ الجموع الیهم علی الشیع فقضی بہ  
ترجمہ حضرت ابو بکرؓ کے پاس حب کرنی تقدیر آتا تو اپ کتاب اللہ پر نظر کرتے اگر اس میں جانا تو اس کے  
مطابق فصل کرتے اور اگر اس کے کتاب اللہ میں نہ پاتے تو سنت رسول پاک میں اسے تلاش کرتے  
اگر اپ کروہ اس میں جائے تو اس کے مطابق فصل دیتے اور اگر وہ مسئلہ وہاں بھی نہ ملتے تو اپ  
دوسرے صحابہ سے پوچھتے کیا تم نے جانا کہ حضور نے اس کے باسے میں کوئی فصل دیا ہے اگر اپ کو  
اس طرح بھی حضور کی کوئی سنت نہ ملتی تو اپ صحابہ کی میٹنگ بلاتے اور ان کے مشورہ کرتے  
اگر وہ کسی بات پر تتفق ہو جلتے تو اپ اس کے مطابق فصل فرماتے اول شعیہ میں  
کتاب و سنت کے بعد اجماع کا درجہ ہے پھر قیاس محبتہ ہے ۔

(۱) قرآن کریم کا ارشاد ہے ۔

کون وار تبانيین بما کنند تعلوں الكتاب وبما کنعت درسون۔

رپ آل عمران آیت ۸۱ (۹)

لله کنز العمال جلد ۲ ص ۱۳۲ شہ کتاب، الفضاہ لکنی عبید ص اعلام المؤمنین جلد اول

ترجمہ۔ تم سہ جاؤ اللہ والے جیسے کہ تم سکھلاتے ملتے اللہ کی کتاب اور جیسے کہ تم خود بھی پڑھتے ملتے۔

ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباسؓ اسی کی تفہیر میں ذریتے ہیں۔  
کولنا حکماء علماء فقهاء۔

ترجمہ۔ تم ہو جاؤ حکماء علماء اور فقہاء۔

قال ابن عباسؓ ماسأله عن مسألة الاعرف فقيه هو وعيسى فقيه۔

ترجمہ۔ جب بھی کسی نے کرنی بھسے سُنَّة پوچھا۔ میں نے جان لیا وہ فقیہ  
ہے یا خیر فقیہ۔

صحابہ میں آپ جس کو عالم ربانی سمجھتے کہ وہ بات کتاب و سنت کی صدات ہیں گھر  
کر کہتا ہے تو اسے کہتے یہ فقیہ ہو چکا۔ آپ نے حضرت امیر معادیہ کو بھی یہ سند دی اور فرمایا۔  
اتھ لفظیہ۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ آپ کے ہاں فقیہ کی کتنی غلطت ملتی  
ایک اور موقعہ پر فرمایا۔

انضل العبادة الفتہ فـ الدین۔ یہ بہترین عبادت ہے کہ فقیہ میں لگئے رہو۔

۲) فقیہ الامت حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کی منزلت علمی سے کون آگاہ نہیں۔ آپ اس زمانے کو فتنے کا زمانہ کہتے ہیں جب قرآن کے الناطِ کو اٹھانے والے زیادہ سہ جائیں گے اور اس کی گھرائی میں اُترنے والے اس کے معانی کے علمبردار کم ہو جائیں گے۔ قرآن پاک کے ظاہر  
باطن کو اٹھانے والوں کو آپ قرار اور فقہار کا نام دیتے ملتے۔

آپ فرماتے ہیں:-

لـ صحیح بخاری جلد اصل ۲۷۔ لـ المسنـت لـ ابن ابـ شـیـبـہ جـلد ۵۔ ۳۷۔ ۳۸۔ ۳۹۔ ذکرہ فـی اـشـکـرـة مـن حـدـیـث  
البخارـی كـذـافـی فـتح الرـحـمـن جـلد ۲۔ ۳۶۔ ۳۷۔ ۳۸۔ ۳۹۔ عـوـرـفـ الـمعـارـفـ بـہـامـشـ اـحـیـاـرـ جـلد اـصـل ۲۲۔

كَيْفَ أَنْتَ اذَا بَسْكُمْ فِتْنَةً يَهْرِمُ فِيهَا الْكَبِيرُ وَيَرْبُو فِيهَا الصَّغِيرُ  
..... اذَا كَثُرَتْ قِرَاءَكُمْ وَقَلَّتْ فَقْهَاءَكُمْ لِهِ

ترجمہ۔ مہماں کیا عال ہرگا حب تھیں فتنے لیں گے بڑے بڑے ہو جائیں  
گے اور چھوٹے بڑے ہو جائیں گے ..... قاری زیادہ ہوں گے اور فقرہ  
جانشی دالے کم ہوں گے۔

اور یہ بھی فرمایا :-

لَا يَأْتِي عَلَيْكُمْ عَامٌ وَهُوَ شُرُونَ الذِّي كَانَ تَبْلِهُ ..... وَلَكُنْ عُلَمَاءُكُمْ  
وَخِيَارُكُمْ وَفَقْهَاءُكُمْ يَدْعُونَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ مِنْهُمْ خَلْفًا وَتَجْمَعُ قَوْمٌ يَقْتَلُونَ  
اَهْمَرَ بَرَاءَ يَهُدُّ

ترجمہ۔ تم پر کرنی سال نہ آئے لگا گریہ کروہ اپنے سے پہلے سال سے بدتر  
ہو گا۔ لیکن مہماںے علماء اور اچھے لوگ اور فقہاء چلتے ہیں گے۔ پھر تم ان کے  
جانشین نہ پاؤ گے۔ پھر ایسے لوگ اٹھ کھڑے ہوں گے جو معاملے کو اپنے  
خیال سے طے کریں گے۔

فتہ، مسائل غیر منصوصہ کو علت پر نظر رکھتے ہوئے مسائل منصوصہ پر قیاس کرتے ہیں  
لارے پر قیاس نہیں کرتے جو اپنے پیشگوئی کی جب اصل فتہ، اٹھ جائیں گے تو وہ لوگ آ  
جائیں گے جو مسائل کو اپنے خیال سے طے کریں گے۔

(۳) فقیر شام حضرت ابوالدرداء (۴۲ ص) فرماتے ہیں:-

لَا تَنْقِهَ كُلُّ الْفَقَهٍ حَتَّى تَرِيَ الْقُرْآنَ وَجُوهًا كَثِيرَةً وَلَنْ تَنْقِهَ كُلُّ الْفَقَهٍ  
حَتَّى تَمْقَتِ النَّاسُ فِي ذَاتِ اللَّهِ ثُمَّ تَقْبِلُ عَلَى نَفْسِكَ فَتَكُونُ لَهَا اشْدَدُ

مَقْتَأً عَنْكَ لِلنَّاسِ تَهـ

لـ: من درسی مجلد اسٹریکٹ ایضاً میں تھے

ترجمہ تم اس وقت تک پورے فتحہ نہیں ہو سکتے جب تک کہ قرآن کریم میں وجہ کثیرہ پرمتھاری نظر نہ ہو اور تم اس وقت تک کامل فتحہ نہ ہو سکو گے جب تک تم اللہ کے لیے لوگوں سے بیزار نہ رہو پھر تم اپنے جی پنځکرو اور تم اس کے لیے لوگوں سے بھی زیادہ دوری اختیار کرنے والے ہو جاؤ۔

⑤ حضرت نعیم داریؑ کہتے ہیں حضرت عمرؓ نے فرمایا:-

فَعِنْ سُودَةٍ قَوْمٌ عَلَى الْفَقْهِ كَانَ حِيَاةً لَهُ وَلَهُمْ دُنْيَا وَمِنْ سُودَةٍ قَوْمٌ عَلَى  
غَيْرِ فَقْهٍ كَانَ هَلَاكًا لَهُ وَلَهُمْ دُنْيَا

ترجمہ جس شخص کو اس کی قوم نے فتحہ پر سرداری دی اس میں اس کے لیے اور اس قوم کے لیے زندگی ہے اور جسے اس کی قوم نے فتحہ کے بغیر سردار بنایا اس میں اس کے لیے اور پوری قوم کے لیے بلاکت ہے۔

⑥ حضرت عمرؓ نے حضرت ابو موسیٰ الشعريؑ کو لکھا:-

اَمَّا بَعْدُ فَإِنِّي أَمْرَكُهُمَا أَمْرَكُ عَبْدَهُ الْقُرْآنَ وَأَنْهَا كَمْ عَمَانَاهَا كَمْ عَنْهُ  
مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَمْرَكُمْ بِالْفَقْهِ وَالسُّنْنَةِ وَالْقُنْوَمِ  
فِي الْعَرَبِيَّةِ بَلْ

ترجمہ میں تھیں اسی بات کا حکم دیتا ہوں جس کا قرآن کریم نے تھیں حکم دیا ہے اور اسی حیثیت سے روکتا ہوں جس سے اس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے روکا ہے اور میں تھیں فتحہ اور سنت کے جو شے اور عربیت میں فہم پیدا کرنے کی تائید کرتا ہوں۔

عَنْ عُمَرِ بْنِ زَيْدٍ قَالَ كَتَبَ عُمَرُ إِلَى الْجَبَ مُوسَى أَمَّا بَعْدُ فَتَنَقَّهُوا  
فِي السُّنْنَةِ وَتَفَقَّهُوا فِي الْعَرَبِيَّةِ بَلْ

ترجمہ، حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو موسیٰ الاشعریؑ کو کہا کہ سنت  
میں فتح حاصل کرنے کی کوشش کرو اور عربیت میں فتح کی تلاش  
کرو۔

حضرت ابو موسیٰ الاشعریؑ خود بھی اور پنجے علمی پائے کے عالم تھے، گویا ان کا بھی اس پر  
اتفاق ہے کہ فتح سنت اور علم و ادب ساتھ ساتھ ملیں گے۔ تب کتاب سنت کی اصل پر  
اطلاع ہو سکے گی۔ حضرت عمرؓ نے ایک اور موقعہ پر بھی فرمایا۔  
تفقہ واصل ان تسویوں پر  
ترجمہ۔ سیادت پر لئے سے پہلے فتح حاصل کرو۔

حضرت عمرؓ نے جاہیہ میں جو خطبہ دیا اس میں کھنے نظر میں فتح کی طرف توجہ دلانی۔  
اپنے فرمایا:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ أَرَادَنَا يَسْأَلُ عَنِ الْقُرْآنِ فَلِيَأْتِ بِإِبْنِ كَعْبٍ وَ مَنْ  
أَرَادَنَا يَسْأَلُ عَنِ الْفَرَائِصِ فَلِيَأْتِ بِزَيْدِ بْنِ ثَابَةَ وَ مَنْ أَرَادَنَا يَسْأَلُ  
عَنِ الْفَقَہِ فَلِيَأْتِ بِمَعَاذِ بْنِ جَبَلٍ ۝

ترجمہ۔ جو شخص چاہے کہ قرآن کے بارے میں کچھ پیرھے وہ ابی بن کعبؓ<sup>ؑ</sup>  
کے پاس جائے اور جو شخص دراثت کے بارے میں کچھ لوچھنا چاہے وہ  
زید بن ثابتؓ کے پاس آئے اور جو شخص فتح کا خراہاں ہو وہ معاذ بن  
جبلؓ کے پاس آئے۔

## حضرت علی المرتضیؑ کی شہادت

لَا خِيرٌ فِي عِبَادَةِ لَا فَقَهٌ فِيهَا لَا فَلَقٌ فِي قِرْآنٍ لَا تَدْبِرُ فِيمَا أَفْلَى تَدْبِرُونَ الْقِرْآنَ ۝

لَمْ يَكُنْ بِخَارِيِّ جَلَدِ امْكَانَ الْمُصْنَفِ لِابْنِ ابْيَ شِيْعَهِ جَلَدِ صَدَ وَ رَاجِعٌ لِفَقْحِ الْبَارِيِّ جَلَدِ امْكَانٍ ۝ لَمْ يَرَاهُ الطَّرَابِيُّ فِي الْأَدْسِطِ  
وَ رَاجِعٌ لِمُجَمِّعِ الْإِذَاَنِ جَلَدِ امْكَانٍ ۝ لَمْ يَتَّهَافَ شَرْحُ اِشْمَالِ الْمَدْوَبِيِّ مَكْتُوبٌ ۝

ترجمہ۔ اس عبادتیں خیر نہیں جس میں فتح کا دخل نہ ہو اور نہ قرآن میں جس کے ساتھ تدبیر نہیں  
قرآن کیمیں ہے، کیا یہ رُگ قرآن میں تدبیر نہیں کرتے یا ان دونوں پر بالے لگئے ہوئے ہیں۔  
اپ نے یہ بھی فرمایا:-

الفہم الفہم فیما یختجع فی صدرک ممأالم یبلغک فی الکتاب والسنۃ و  
اعرف الامثال والاشیاء ثم قن الامر عند ذلک فاما محمد الی اجھما الی  
الله واستھما بالحق فیما تری لـ

ترجمہ جو پیزیر پرے دل میں کٹلے جس کے باسے میں تھیں کتاب و سنت سے کوئی  
بات نہ پہنچی ہوا اس میں غدر کرو اور اسے جاننے کی کوشش کرو۔ اس کی  
امثال اور بلقی سبلقی صورتوں کو پھان بھراں موقعہ پر قیاس سے کام لو اور وہ پہلہ افتخار  
کر دجو اللہ کو زیادہ پسند ہو اور مہاری نظر میں حق کے زیادہ قریب ہو۔

حضرت معاویہؓ جنہیں حضرت ابن عباسؓ نے انه لفقيه کے اعزاز سے ذکر کیا ہے۔  
اپ نے طاون عمر میں جو خطبہ دیا اس میں حضرت عباد بن صامتؓ کے بارے میں  
ذیما دہ مجھ سے زیادہ فقیہ ہیں۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ صحابۃؓ میں فتح کا ذکر کس عزت اور غلتمت سے کیا جاتا تھا اور فتح  
کی اسلام میں کتنی ضرورت سمجھی جاتی تھی۔

حضرت عمرؓ کا اعلان تھا کہ جو شخص فتح نہ جانتا ہو وہ ہمارے بازار (سہماری  
 مجلس شوریے) میں نہ بیٹھے۔

⑧ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کی عظیم علمی شخصیت سے کون انکار کر سکتا ہے اپ کی زبان سے  
فتح کی غلتمت سُنبتے:-

عن جابر قال مارايت احـدا اكان اقرأ الکتاب اللـه ولا افقـه فـي دـين اللـه ولا اعلم بـالـلـه من عـمر

لـه دـارقطـنـي صـدـ وصـيـةـ اـسـتـمـهـ مـحـبـ مـلـيـعـ الـهـ بـادـتـهـ المـعـنـفـ لـابـنـ الـيـ شـيـعـهـ جـلـدـ ۱۲

ترجمہ میں نے حضرت امیرؑ سے زیادہ کسی کو قرآن پڑھنے والا دین کی زیادہ سمجھ رکھنے والا رافتہ، اور اللہ تعالیٰ کی معرفت رکھنے والا کسی کو نہیں پایا۔

⑨ عن عبید بن عمر قال اذا اراد الله بعث خيراً فقهه في الدين  
والحمد لله رب العالمين

ترجمہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے خیر کا ارادہ فرمائیں تو اسے دین میں فقہ عطا فرمادیتے ہیں اور اس کا رشد و ہدایت ہونا اس کے دل میں القاف فرمادیتے ہیں۔

محمد بن کعبؓ سے بھی فقہ کی علمت و اہمیت اسی طرح مردی ہے۔

⑩ جب فقہ کی اہمیت نہ رہے تو اسے دور آخوند کی علامت سمجھیں، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ (رض) فرماتے ہیں:-

عن يحيى بن سعيد ان عبد الله بن مسعود قال لانسان املأ في زمان كثير  
فتقراه وقليل قراءه تحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حروفه قليل من  
يسأل كثير من يعطي ..... وسيأتي على الناس زمان قليل فتقراه كثير  
قراءه يحفظ فيه حروف القرآن وتضيع حدوده بـ

ترجمہ تم ایسے دوڑ میں ہو جس میں فہماز زیادہ ہیں اور قاری کم، قرآن کی حدود کی حفاظت ہے اور اس کے حروف (اختلاف قراءات) کی بحثوں میں زیادہ وقت نہیں لگایا جاتا، مانگنے والے کم ہیں اور دینے والے زیادہ، لیکن ایک ایسا زمان بھی آرہا ہے کہ فقہ والے کم ہو جائیں گے اور قاریوں کی کثرت ہو گی، حروف قرآن پر محنت ہو گی اور قرآن کی حدود کا دھیان نہ رہے گا۔

## فقہ کی عظمت اور اہمیت

### تابعین کی نظر میں

قرآن کریم حضرت رسالت آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرامؓ کی نظر میں فقہ کا کیا تسامع ہے اور اس کی کتنی عظمت ہے یہ آپ دیکھ آئے ہیں۔ اب اسرائیل میں چند اقوال تابعینؓ بھی ایک نظر میں دیکھ لیجئے ۔۔

① حضرت عمر بن میمون الراویؓ (۲، ۲۰) کہتے ہیں میں ہیں حضرت معاذ بن جبلؓ ہمارے پاس تشریف لاتے۔ فقہ میں ان کی علمی شان سیرے دل میں گھر کر گئی میں زندگی بھر ان کا گردیدہ رہا۔ آپ کہتے ہیں ۔۔

نما فارقہ حتیٰ دفتہ بالشام میتاش نظرت الی افقہ الناس بعدہ  
فاتیت ابن مسعودؓ فلز متہ حتیٰ مات لے

ترجمہ۔ میں آپؓ کے ساتھ عمر بھر لگا رہا کبھی آپؓ سے جدا نہ ہوا۔ یہاں تک کہ آپؓ کی وفات ہو گئی میں نے آپؓ کو شام میں قبر میں آتا را پھر میں دیکھتا رہا کہ اب آپؓ کے بعد افقہ الناس کون ہے؟ (علم فقہ زیادہ جاننے والا کون ہے) پھر میں حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے پاس آیا اور اہنی کے ساتھ لگا رہا۔ یہاں تک کہ آپؓ کی وفات ہو گئی۔

اس حدیث سے جہاں یہ پتہ چلتا ہے کہ اس دور میں علم فقہ کی کیا قدر و منزلت تھی، اور فقہاء صحابہؓ رضیے حضرت معاذؓ اور حضرت ابن مسعودؓ کسی طرح امت کے امام سمجھے جاتے تھے۔ یہ بھی پتہ ملتا ہے کہ بعض تابعینؓ زندگی بھر ایک امام کے پیرو رہے۔ اور بھر یہ بھی واضح ہوا کہ تمام مسائل میں

کسی ایک امام کی طرف رجوع کرنا ان سے باز کو عیب نہ سمجھا جاتا ہے۔ آج یہ لوگ تقدیش خدمت کو عیب سمجھتے ہیں، یہ سچے صحابۃ اور تابعین کے دور میں نہ تھی۔ علم اسی کا ادھار سمجھا جاتا ہے جس کو دین میں فقة حاصل ہو۔ صرف حدیث کا کثرت سے بیان کرنا ان کے باز نافی نہ سمجھا جاتا تھا۔

(۲) حضرت البر تمیمؓ (۹۶ھ) کس درجے کے تابی ہیں حضرت البر مولیٰ اشعری کے شاگرد نام ہیں۔ حافظ ابن عبد البر کہتے ہیں۔ ہوثقہ جمۃ عند جمیعهم۔ آپ ایک مجمع علیہ ملکی سند تھے بھی بن معین اور دارقطنی نے انہیں ثقہ کہا ہے۔ آپ کے ہاں صحابہ میں فقہی امتیاز کس درجے میں تھا سے درج ذیل واقعہ میں لاحظہ فرمائیں:

آپ کہتے ہیں میری شام ۳۴ اور میں نے دیکھا لوگ ایک شخص کے گرد لگھرا بناتے ہوئے جمع ہیں۔ میں نے کہا یہ کون ہیں؟

قالوا هذَا افْتَهَ مِنْ بَنِي مَنْ اصْحَابُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترجمہ۔ اس ہجوم نے لہاڑنے کے جو صحابۃ رہ گئے میں ان میں یہ فدق کے سب سے بڑے عالم ہیں۔

یہ حضرت عمرو البکالیؓ سنتے۔ انہیں افقہ الناس صرف حضرت تمیمؓ نے انہیں کہا تابعین کے اس جمیع نظری سے کہا ہے۔ اس سے اس بات کی قری شہادت ملتی ہے کہ عبد صحابۃ وتابعین میں علم فدق کو کس بلند نظری سے دیکھا جاتا تھا۔ لوگ ان کے گرد صرف روایات سننے کے لیے جمع شہرتے تھے دین سکھنے کے لیے اکٹھے ہوتے تھے۔ لوگ پرچھتے جاتے تھے اور حضرت جواب دیتے جاتے۔ ان دنوں دین سیکھنا فدق پر ہی موقوف سمجھا جاتا تھا۔ صرف روایت اس کے لیے کافی نہ سمجھی جاتی تھی۔

(۳) حضرت مجاهدؓ (۱۰۰ھ) کس اور پچھے درجے کے تابی ہیں۔ یہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے پوچھئے۔ آپ کے نزدیک فدق کا کیا متمام ہے اور آپ کے نزدیک تمام سوال میں کسی ایک امام کی

سلہ تہذیب التہذیب جلد ۵ ص ۳۳۸      ۳۔ علام المتقین مجلد اول

طرف رجوع کرنا لیساستا۔ اسے خود ان کے الفاظ میں دیکھئے۔

اذا اختلفت الناس في شيء فانظر واما صنعت عمر فخذنابه۔

ترجمہ۔ جب لوگ کسی مسئلے میں اختلاف کریں تو تم دیکھا کر دک کہ اس میں حضرت عمر  
کا عمل کیا رہا ہے تم ان کے نصیلے پر فضیلہ در۔

مسلمانوں کا اختلاف مسائل منصوصہ میں تو نہیں ہو سکتا۔ یہ مسائل غیر منصوصہ کا حل ہے جو  
حضرت مجاهد رحمۃ اللہ علیہ تجویز کر رہے ہیں۔ اور اعلم کی طرف رجوع کرنے کی تعلق فرمادی ہے ہیں۔ یہ کسی  
ایک مسئلے میں ان کے قول کو اختیار کرنا نہیں۔ تمام مسائل میں ان کے قول پر اعتماد کرنا اور فضیلہ  
کرنا ہے اور یہی تلقید ہے۔ تلقید کن کی ہو گی۔ ان کی جو فقہ میں علم و افراد کتنے ہیں۔ وہی اس لائق  
ہیں کہ آئندہ آنے والے ان کی پیروی میں ملیں۔

ممکن ہے حضرت مجاهدؓ کی نظر میں حضورؐ کا یہ ارشاد بھی ہو جو حضرت حدیث بن یمیانؓ حضورؐ  
اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کرتے ہیں۔ حضرت امام احمدؓ روایت کرتے ہیں۔

عَنْ حَدِيفَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ لَا إِدْرَى

مَا بَقَىٰ فَنِيكُمْ فَاقْتَدُوا بِالذِّينَ مَنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَ

ترجمہ۔ حضرت حدیفہؓ سے مرد ہی ہے حضورؐ نے فرمایا۔ میں نہیں جانتا کہ بتائے  
میں تم میں رہوں۔ پس تم میرے بعد دشمنوں کی پیروی کرنا۔ ایک ابو بکرؓ کی  
اور درسرے عمرؓ کی۔

اس حدیث میں کیا حضورؐ نے ان دو نوں بزرگوں کی تلقید شخصی کی تعلیم نہیں دی؟ یہاں  
امور علمت صراحت نہیں۔ امور حکومت قرآن کریم کے ارشاد کے مطابق امن ہم شوریٰ یعنی ہم کے  
حکمت رکھے گئے ہیں۔ ان میں کسی کو سلطنت العنان نہیں رکھا جائے کتا۔ نہ اس کی تلقید کی جا سکتی ہے۔  
تلقید دیگر علمی اور فنی مسائل میں پیروی کا نام ہے جن کا تعلق غیر منصوص مسائل سے ہوتا ہے۔

لِهِ اعْلَمُ الْمُقْتَدِينَ جَلَدُ امْرًا لَهُ رَوَاهُ التَّرْمِيدِيُّ وَابْنُ مَاجَهٍ وَأَحْمَدُ مُشَكَّرَةً ص-

اور وہ اہل علم کے اعتماد پر قبل کیسے جاتے ہیں اور ان سے ہر موقع پر دلائل کی بحث نہیں کی جاتی۔ کیا حضور یہاں یہ فرمائے ہے تھے کہ تم ابو بکرؓ اور عمرؓ سے دلیل لے کر ان کی پیرودی کرنا، نہیں بلکہ اس میں اس طرح دلیل لے کر پیرودی توہہ کسی کی کی جاسکتی ہے۔ پھر ان کی تخصیص کیا یہاں جو پیرودی ہے وہ ان کے آوال کو ان کے علم پر اعتماد کرتے ہوئے قبل کرنا ہے اور یہی تقلید کا حاصل ہے۔

(۲) کیسوئی سے عبادت میں لگے رہنا افضل ہے یادِ دین میں فتحہ کی راہیں معلوم کرنا، اسے حضرت ابراہیم شخصیؓ (۱۹۰ ح) سے سینے۔

قال النَّخْعَنِيْ وَغَيْرُهُ تَفَقَّهَ ثُمَّ اعْتَزَلَ وَمَنْ اعْتَزَلَ قَبْلَ الْعِلْمِ فَهُوَ فَوْفٌ

الا کثرة مضيق او قاته بنوم او فكر في هو سله

ترجمہ۔ پہلے علم حاصل کرو پھر بے شک عبادت میں کیسو ہو کر بیہو جس نے علم حاصل کیے بغیر کیسوئی اختیار کی وہ زیادہ تر پہنچے اوقات سرنے میں کھوئے گا یا خواہشات کی فکر میں لگا رہے گا۔

(۵) حضرت ضحاک تابعی لبیرؓ (۴) علیل القدر مفسر قرآن ہیں آپ آیت ولکن کونوا ریانیں بما کنتم تعلمون الکتاب (آپ سورة آل عمران) کی تفسیر ہیں فرماتے ہیں۔

حق على كل من قرأ القرآن أن يكونوا يقيمها۔

ترجمہ۔ ہر وہ شخص جو قرآن پڑھ لے اس پر لازم ہے کہ کسی نہ کسی درجہ میں فتحہ کا بھی علم رکھتا ہو۔

معلوم ہوتا ہے کہ تابعین کے دور میں علم، فتحہ کو یہ سمجھا جاتا تھا۔ قرآن سمجھنے کے لیے بھی تفتحہ کی ضرورت ہے اور حدیث سمجھنے کے لیے بھی فتحہ درکار ہوتی ہے۔ کتاب و سنت پر فتحی نظر کھنے والا عالم ہی حدادث احکام میں مکمل شرعی کا پتہ دے سکتا ہے اور یہی وہ حضرات ہیں جو

سائل غیر منصوص کی تظریں مسائل منصوص میں تلاش کر سکتے ہیں۔

- ⑦ حضرت حسن بصریؑ (۱۱۴ھ) کس درجے کے تابعی ہیں اور کس درجے کے امام ہیں یہ کسی سے مخفی نہیں۔ حضرت حسن بصریؑ نے کہا عَمَّاْنُ الْمُقْرِئُ نَزَّلَ كَمَاْ نَزَّلَ اللَّهُ عَزَّ ذَلِكَ الْفَقَاءُ  
رفتہار فریڈون نہیں کہتے، اس پر حضرت نے اسے کہا۔  
ویحک و رأیت انت فیقہا قاطل۔

ترجمہ۔ سمجھے کیا ہرگیا کیا تو نے کبھی کوئی فتنہ دیکھا بھی ہے؟

یعنی تمہیں کیا پتہ فتنہ کیا ہوتا ہے۔ اس کی تو بڑی اور سچی منزلت ہے۔

- ⑧ حضرت عطاب بن ابی رباحؓ (۵۰ھ) ص کی فتحی نظر دیکھئے عَنْ تَوْلِيْنَ اَوْ رِسَادِ رَوْنَ کی نظری خشت کے پیش نظر دونوں کی نمازوں کی کچھ فرق ہونا چاہیے عورتیں کانوں تک ہاتھ نہ اٹھائیں، اس سے ان کی چھاتیاں زیادہ نمایاں ہوں گی، ہاتھ بھی اس طرح باندھ کر چھاتیوں کا پردہ رہے ہے آپ کی نقی نظر ملاحظہ ہو، فرماتے ہیں، اَنَّ لِلَّهِ هِيَةٌ لِيَسْتَ لِلْجَلْتِ— کَانَ مِنْ لِجْلِ الْفَقَاءِ۔ (امال ص ۲۵)
- ⑨ ابن شہاب زہریؓ (۱۲۳ھ) دین میں فتح حاصل کرنے کو بڑی اور سچی عبادت کہتے ہیں

آپ نے فرمایا:-

مَا عَبَدَ اللَّهُ بِمِثْلِ الْفَقَاءِ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت جس طرح فتح دین سے ہو سکتی ہے اور کسی انداز سے نہیں۔

- ⑩ یحیی بن سعید الانصاریؓ (۱۳۲ھ) کس طرح اپنے دور کے فتحہار کا ذکر کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا:-

مَا ادْرَكَتْ فَتَهَاءُ اَرْضَنَا لَا يَلْمُونَ فِي كُلِّ اَثْنَتِينِ مِنِ النَّهَارِ

ترجمہ۔ یہ نے اپنے علاتے کے فتحہار کو اس طرح پایا ہے کہ وہ دن کی نمازوں میں ہر دو رکعت کے مابین نشہد کرتے تھے۔

⑯ ائمہؒ (۱۴۱ھ) تابعی ہیں اور عظیم محدث ہیں، آپ نے فتاویٰ و حدیث کا تقابل کرتے ہوئے فتحنا رکھ رکھا۔

یامعشرالفقهاء انتہا الاصطباء و محن الصادلة۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ لے گردہ فتحنا تم الطمار ہو اور ہم عطار ہیں۔

علم وہی ہے جس کے پیچے کری گہرائی ہو اس کے سوا جو بچھہ ہے دہ ہنزا درستجہ ہے۔ قرآن و حدیث علم کا حیثہ ہیں تو فتحنا کی گہرائی ہے کسی پیشہ کو اس کی گہرائی جانے بغیر جانا نہیں جا سکتا۔ قرآن و سنت میں فتحتے کے کام لیں تو علم اور ان کی مرادات کو پایتے ہیں جس علم میں فتح نہیں وہ علم ہی کیا۔ علم کی سمجھ کا نام ہی ترفتہ ہے۔

## فقہ کی اہمیت محدثین کی نظر میں

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پر سیدہ حضرت عصرا کے قبر مبارک بصورت ملک کھدی جلتے یا بصورت شق — صحابہ جنہوں نے دن رات حسنہ کی مجلس پائی تھی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کئی جہاز سے بھی پڑھے تھے سب موجود تھے۔ باس یہاں کی نظر ان بندرگاؤں پر تھی جو فتحہ، سمجھے جاتے تھے مشہور محدث علیل القدر تابعی ہشام بن عروہ<sup>(۴۲۶ھ)</sup> کہتے ہیں فتحہ اکرم نے اسے بصورت الحدیث تحریک کیا، اس سے پتہ چلتا ہے کہ اسلام میں فتحہ اکرم کی اہمیت اور برتری شروع سے مسلم علی آری ہے۔

① مشہور محدث حافظ ابو بکر عبد اللہ بن محمد بن ابی شیدۃ<sup>(۴۲۵ھ)</sup> المصنف باب الحدیث میں ایک سند اس طرح لائے ہیں:-

حد شاجرین عن هشام بن عروه عن فتحہ اهل المدينة قال كان

بالمدينة رجالان يجعلان القبور قال فكان احمدها ياشق والآخر ياحد

فلا تلق فُتُحَ رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ... الخ

② سعیان الترمذی<sup>(۱۲۱ھ)</sup> فرماتے ہیں۔ فتحہ اکرم بھی ہر توکی علماء پر بھاری ہے:-  
لو ان فتحہا علی رأس جبل لكان هو الجماعة<sup>و</sup>

ترجمہ۔ اگر ایک فتحہ پہاڑ کی چوٹی پر بیٹھا ہو تو رگوہ ایک ہے، دو جگہ شمار ہو گا۔

③ لیث بن سعد مصری<sup>(۵۵، ۱۴۰ھ)</sup> فرماتے ہیں:-  
الحادیث مضلۃ الا للعلماء<sup>و</sup>

---

لہ المصنف جلد ۱۳ میں شرح السنۃ جلد اسٹ ۳ ترتیب المدارک جلد اصل ۱۳

ترجمہ حدیث رستے کو بھلا دینے والی ہے گرے علماء ہیں جو اسے سمجھ پاتے ہیں۔  
یعنی حدیث اپنے پیرا یہ میں اختلاف کے بخوبی میں اور پس منظر اور پیش منظر کے بحث  
میں رستے سے درج اڑالتی ہے یہ صرف فقرہ جانے والے ہیں جو اس کی مراد کو پالیتے ہیں حضرت  
سینیان بن عینیہؒ نے یہاں علماء کا معنی فتحاہ ہی کیا ہے۔

(۳) امام مالکؓ (۱۹، ۶۹)

آپ نے اپنے دو مجاہدوں ابو بکر اور اسماعیل کو کہا۔ تم حدیث سننے اور لکھنے میں زیادہ  
دچکی لیتے ہو، اگر تم پاہتے ہو کہ اس علم سے نفع پائو اور رسول کو پہنچا تو حدیث روایت کرنا  
کم کر و اور حدیث میں فقہ حاصل کرنے میں محنت کرو یعنی جمع برداشت میں تم صرف عمدت بلوگے  
فقہ سے تم صحیح عالم بن پاؤ گے۔

ادصي الامام مالك ابني اخته ابا بكر و اسماعيل ابني ابي اوين فقال لها  
اركم اعيجان هذا الشان جمع الحديث و سماعه و تطلبانه قال نعم قال  
ان احبتها ان تدقق بها و ينفع الله بكما فاقلا منه و تفقها.

(درود الرامہ مہری فی الحدیث الفاضل ص ۵۵۵ و الحکیب فی الفقیہ المتفقہ جلد ۴ ص ۷)  
امام مالکؓ کی یہ فضیحت بھی یاد رکھیں۔

سلمو اللائمه ولا تقاد لوهدم فلوکذا كلما جاء رجل اجدل من رجل  
لخفنا ان نفع في رح ما جاء به جبريل عليه السلام۔  
ترجمہ اما سوں کی بات، ماں لیا کر و ان سے جبکہ ان کو رہما رے پاس جب  
بھی بڑے سے بڑا مناظر آیا۔ سہیں اندیشہ ہوا کہیں ہم قرآن کی تردید کے پرے  
نہ ہو جائیں۔

(۵) عبد اللہ بن مسیبؓ (۱۹، ۶۹)، امام مالکؓ اور امام مالکؓ کے نامور شاگرد کہتے ہیں:-

لله العزیزان الکبیری الشعرا فی مجلد اصل

کتل صاحب حدیث لیں لے امام فی المفہوم فہو ضال دلو لان اللہ افقنا  
بمالک واللیث لضلالنا <sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ ہر حدیث جس کا فتنہ میں کرنی امام نہیں وہ راہ بھیگ کا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ  
ہمیں امام مالک اور حضرت یثیث بن سعوڈ کے ذریعہ اس الجباد سے (جر  
حدیث میں پیش آتا ہے) نہ نکالتا تو ہم بھی بھیگ جاتے۔

② حضرت سینا بن عینیہ <sup>(۵۱۹۸)</sup>

الحادیث مصلحتہ الا الفقہاء بیٹھ

ترجمہ۔ حدیث فقہاء کے سواب کر رستے سے بچلا دیتا ہے۔  
اور یہ بھی فرماتے ہیں:-

التسیل للفقہاء سلام تھف الدین <sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ فقہاء کی بات تیم کرنا دین کی سلامتی کی حمانت ہے۔

③ حضرت امام وکیع بن الجراح <sup>(۵۱۹)</sup> لکھتے ہیں:-

حدیث یہدا ولہ الفقہاء خیر من ان یہدا ولہ الشیوخ <sup>لہ</sup>  
ترجمہ۔ حدیث فقہاء کے ہاتھ لگئے اس سے بہتر ہے کہ اسے حدیث کے  
اسامدہ ہی روایت کرتے رہیں۔

④ حضرت امام احمد <sup>(۴۲۶)</sup> حافظ ابن قیم <sup>لہ</sup> لکھتے ہیں:-

عن الامام احمد قال اذا كان عند الرجل الكتب المصنفة فيها قول  
الرسول صلى الله عليه وسلم و اختلاف الصحابة والتبعين فلا يجوز  
ان يميل بما شأو و يتغىير فنيضي به و يميل به حتى يسأل اهل العلم ما  
يؤخذ به فيكون يعلم على امر صريح <sup>لہ</sup>

لہ کتاب الجامع للقرآن علی عبد مکا لکھا الفیضا ص ۱۱۱ تہ معرفۃ علوم الحدیث ص ۱۱۷ امام المتقین جلد اص

ترجمہ۔ امام احمد سے مردی ہے کہ اگر کسی شخص کے پاس حدیث کی کتابیں ہوں تو اس کے لیے جائز نہیں کہ جس پر چاہے عمل کر لے اور جو قول چاہے اختیار کر لے اور اس کے مطالب فضیلہ دے جب تک وہ علماء سے نہ پوچھ لے کہ کون سی بات اختیار کرنی ہے۔ اس صورت میں اس کا عمل صحیح طریق پر ہو سکے گا۔

یہاں اہل علم سے کون لوگ مراد ہیں، محمد عوایہ لکھتے ہیں:-

لابد من سؤال أهل العلم وهم أهل الفقه والمعرفة هل ي Roxnibz هنا  
الحديث أولًا

ترجمہ۔ اہل علم سے مراد اہل فتح ہیں مرہی بتا سکتے ہیں کہ اس حدیث پر عل کیا جائے گایا۔

① امام شافعیؑ کے شاگرد امام مزفیؓ جو امام طحاریؓ کے استاد اور ماں تھے فرماتے ہیں:-  
 فانظر وار حکم اللہ علی ما احادیثکوالتی جمعهموها واطلبوا العلم  
 عند اهل الفقہ تكونوا فقهاء۔

ترجمہ: ہم پر حکم کرے ان احادیث پر جو تم نے جمع کیں نظر رکھو اور علم اپلی فتنے سے حاصل کرو تم خود بھی فتنہ اور جائے گے۔

۱۰) پہلے دنوں وہ اپنے علم حسن کی بات سندھی جائے فتحاً کہلاتے تھے۔ ابن جریج ”بُدَائِتَ كَرْتَهُ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي لَيْلَى (۱۴۸ھ) نے ایک سکنہ سنایا:-“

عن ابن جرير قال قال ابن أبي ليلى عن فقهائهم لست العبد ما أصلحته  
غلاته يأخذ منهها عجلت قبل ان تعلم

٢٣

⑪ امام ترمذی<sup>ؒ</sup> (۲۶۹ھ) ایک بحث میں لکھتے ہیں :-

وَكَذَلِكَ قَالَ الْفَقِهَاءُ وَهُمْ أَعْلَمُ بِمَعْنَى الْمَدِيْثِ

ترجمہ۔ اور یہی بات فقہاء نے کہی ہے اور فقہاء ہی حدیث کے معنی پر بہر علانتے ہیں

⑫ حضرت ابو بکر بن عیاش<sup>ؓ</sup> صاحب بخاری کے راوی ہیں (دریکھنے جلد ۲۵ ص ۲۵) علم کا آخر فصل

آپ کے ہاں فقیہ کا فیصلہ ہے۔ جب تک کسی مسئلے پر فقیہ کا عمل نہ ہو وہ مسئلہ ہی نہیں۔ آپ

ایک مقام پر کہتے ہیں :-

مَارَأَيْتَ فِقَهَاءَ قَطُّ يَنْعَلُهُ

ترجمہ میں نے کسی فقیہ کو ایسا کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

حافظ ابن حجر عسقلانی<sup>ؒ</sup> (۸۵۲ھ) لکھتے ہیں :-

فَإِنْ عَلِمَ الْحَلَالَ وَالْحَرَامَ إِنَّمَا يَتَلَقَّى مِنَ الْفَقَهَاءِ

ترجمہ بوسلال و حرام کا علم فقہاء سے ہی حاصل کیا جاتا ہے۔

⑬ حافظ ابن حبیب عسقلانی<sup>ؒ</sup> (۴۹۵ھ) اپنے رسالہ الطیبۃ النافعۃ میں لکھتے ہیں :-

إِمَامُ الْأُمَّةِ وَفَقِهَاءُ أَهْلِ الْحَدِيثِ فَإِنَّهُمْ يَتَّبِعُونَ الْمَدِيْثَ الصَّحِيْحَ حِيثُ

كَانَ إِذَا كَانَ مَعْرُولاً بِهِ عَنْ الصَّحَابَةِ وَمِنْ بَعْدِهِمْ أَوْ عَنْ طَائِفَةٍ مِّنْهُمْ

فَإِمَامًا اتَّقَعَ عَلَى تَرْكِهِ فَلَا يَحْبُزُ الْعَمَلَ بِهِ لَا هُمْ مَا تَرَكُوهُ إِلَّا عَلَى عِلْمِ

إِنَّهُ لَا يَعْمَلُ بِهِ قَالَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ خَذْ وَامْنَى مَا كَانَ

يُوَافِقُ قَبْلَكُمْ فَإِنَّمَا كَانُوا أَعْلَمُ مَنْ كَمْ

لـ جامع ترمذی مجلد ۱ ص ۳۷ لـ طحاوی مجلد ۱ ص ۳۷ فتح الباری مجلد ۱ ص ۳۷ شذوذ علی السلف علم المخلف س ۱

ترجمہ۔ ائمہ اور فقیہا، اہل حدیث حدیث صحیح کی پسروئی کرتے ہیں وہ جہاں بھی ہر بشر طیکہ وہ صحابہ اور تالیعین کے ہاں یا ان کے کسی ایک ملتفتے میں معمول ہے رہی ہوں لیکن جب اسے سب نے چھوڑ رکھا ہو تو اس پر عمل کرنا جائز نہیں۔ ان حضرات نے اسے کسی علم کی بناء پر ہی چھوڑا ہو گا۔

حضرت عمر بن عبد العزیز کہتے ہیں کہیں سے حدیث لو بشر طیکہ وہ تم سے پہلے لوگوں میں قبول کی گئی ہو۔ وہ بے شک تم سے زیادہ جانتے والے تھے۔

(۱۶) علامہ سیوطی "الحاوی میں لکھتے ہیں:-

قالت الاقدمون المحدث بلافقه كعطار غير طبيب فالادوية  
حاصلة في «كانه ولا يدرى لماذا يصلح والفتية بلا حدث كطبيب ليس  
بعطار يعرف ما يصلح له الادوية الا انها ملحت عندك»

ترجمہ۔ پہلے اہل علم نے کہا ہے وہ محمدؐ جو فتنہ جاتا ہو اس عطار کی طرح ہے جو طبیب (ڈاکٹر) نہ ہو سب دو ایں اس کی درکان میں موجود ہوتی ہیں اور وہ نہیں جانتا کہ وہ کس مرض کا علاج ہیں اور فتنہ بلا حدث اسی طرح ہے جیسے وہ طبیب جو جانتا تو ہے کہ یہ دو ایں کس مرض کی ہیں گر وہ رکھتا نہیں۔

آن تغیرات سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ فتنہ اور حدیث میں کوئی تفاوت نہیں۔ فتنہ حدیث کو غیر نہیں۔ حدیث قابل ہے اور فتنہ درج۔ فتنہ کے بھی قیاس اور استنباط کو غص پر مقدم نہیں کیا۔ نہ مناسب نہ بوجگار کو جسم سیاں اپنے ایک مضمون المواجهۃ میں الحدیث والفتنة بھی ہدایہ قاریین کر دیں مضمون کو مناسب سے اگر کوئی بات دوبارہ آجائے تو اس سے درگذر فرمائیں۔

## الموافقة بین الحدیث والفقہ

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. اما بعد :

امتت محمدیہ کے علماء دو حصوں میں منقسم ہوئے؟ کچھ محدثین اور کچھ فقہار ہوئے — محدثین اپنے عقیدہ و عمل کی سند آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ تک پہنچاتے ہیں اور جن اموروں میں انہیں کتاب و شیعہ سے دلیل نہ ملے ان میں وہ مجتہدین اہل فقہ کی پیروی کرتے ہیں — اور جو اہل فقہ ہیں وہ ان مسائل میں جن میں کتاب و شیعہ کی بھرپور عبارت را سہنائی نہ ملے وہ کتاب و شیعہ کی روشنی میں ان کا حل دریافت کرتے ہیں — مسائل غیر منصوصہ کا حکم استنباط و استخراج کی راہ سے معلوم کرنا اجتنباً کہلاتا ہے۔

محدثین اور فقہار کی ان کاوشوں سے امت پر کوئی ایسا وقت نہ آیا کہ انہیں کسی پیش آمدہ مسئلہ میں روایتی یا استنباط اشریعت کی روشنی میں محاصل نہ ہو سکے عبارۃ نہ ہی دلالۃ ان تعلم مسائل غیر منصوصہ کا حکم دریافت ہوتا رہا اور لوگ فقہ کی روشنی میں آگے چلتے رہے۔

علامہ ابوالسلیمان الخطابی (۴۲۰ھ) لکھتے ہیں :-

رأیت أهل العلم في زماننا قد حصلوا حزبين وانقسموا فرقتين أصحاب  
حدیث واثروا هم فقه ونظر حکمل واحدۃ منها لا تمیز عن احتمها  
ف الحاجة به

ترجمہ میں نے اپنے زمانہ کے اہل علم کو دو حصوں میں ٹھاپا یا ہے اور علماء دو گروہوں میں تقسیم ہیں ایک اصحاب حدیث اور دوسرے اہل فقہ۔

اس سے پتہ چلا کہ چونچتی صدی میں الحدیث علماء کا ایک طبقہ تھا یہ کسی فقہی مسکن یا

لهم علماء اتنے جلد امداد

اُن پڑھ نمازوں کے کسی گروہ کا نام نہ تھا ان دنوں کسی جاہل میں سبھت سختی کر اپنے آپ کو  
الہدیث کہے یا اپنے آپ کو محدثین میں شمار کرے۔

ان درطبتوں میں زیادہ اور سچے درجے کے لوگ کوں تھے ماہرین فقہ یا ماہرین فتن بجال!  
اس کے لیے امام ابو زرعہ الازی رضی اللہ عنہ کی اس تصریح پر غور فرمائیں، عافظ ابن عاصم رضی اللہ عنہ  
اپنی تاریخ میں امام ابو زرعہ کے ترجیح میں ان سے نقل کرتے ہیں:-

تَعْكِيرَتْ لِيَلَةً فِي رَجَالٍ فَارِيتْ فِيمَا يَرِي إِنَّا نَمَّ كَانَ رَجُلًا يَنَادِي يَا  
ابَا زَرْعَةَ هَلْمَ مَنْ الْمُدْهِثُ حَسِينٌ مِنَ التَّغْرِيفِ الْمُوْتَقِيِّ لَكَ

ترجمہ۔ ایک رات میں راویان حديث پر غور کر رہا تھا کہ میں نے خواب دیکھا  
ایک شخص آواز دے رہا ہے۔ اے ابا زرعہ! حديث کے متن کو سمجھنا اس کی  
فقہ حاصل کرنا، راویان حديث میں غور کرنے کی نسبت کہیں زیادہ فضل ہے۔  
یعنی ضرورت دوں کی ہے لیکن حدیث کی فقر پر وقت لگانا اس کے ثبوت پر وقت  
لگانے کی نسبت کہیں زیادہ آگے کا کام ہے

## دونوں کمالات ایک جگہ اکٹھے

کیا ایسا بھی ہوا ہے کہ یہ دونوں طرح کے کمالات، اہم حدیث سے فرق کرتے ہیں اور  
علم رجال پر نظر جو فن حدیث کا موضوع ہے سمجھا جمع ہوں اس صورت میں فاضل گروہ کوں سا  
سمجھا جائے گا؟

اجواب: ہاں ایسا بھی ہوا ہے حضرت امام بخاری اور امام دلهٰ و محدث بھی تھے،  
اور فیض بھی۔ امام بخاری اصول فقہ میں زیادہ امام شافعی کے اصول پر مبنی ہیں اور امام دلهٰ،  
حضرت امام احمد کی راہ پر لیکن اس سے انکا نہیں کیا جا سکتا کہ فقہ و اجتہاد میں جو مقام ائمۃ الرعیا کا

لے تاریخ ابن عاصم

ہے امام سخاری اور امام ابو داؤد کے اجتہادات امت میں کبھی اس پاتے کے نہیں سمجھے گئے جو مقام امام ابو حنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد کا ہے۔ اتنی بات تو غیر مقلدین صفات بھی شیم کرتے ہیں۔ ۱

محدثین صحاح سنت کے اجتہاد کو انہ کے اجتہاد پر ترجیح نہیں ہے بلکہ اس سے پتہ چلتا ہے کہ محدثین کتنے بی مبنی پایہ کیوں نہ ہوں جو گوئے سبقت الہمہ اربعہ لے گئے امت میں اس کی ضرورت اور قدر تاریخ کی ہر زی کروٹ میں اور زیادہ محسوس ہوگی۔

۲ ہمارے بعد ہمارے ہی تذکرے ہوں گے  
ہمارے بعد ہی محسوس اک کمی ہو گی

سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس امت کے اہل علم و حصول میں کیوں بٹے؟ اور پھر ایک تیر محرم المسمت گردہ بھی آنکلا جونہ محدثین بنے نہ فہما، اور نہ وہ کسی فقیہ کی پیری میں چلے؛ امت کی یہ زمین تین حصوں میں کیوں بٹ گئی؟

ابجواب یہ دینی فطرت ہے اور فطرت اس میں اپنے تمام تقاضے ظاہر کرتی ہے۔ اخنزارت صلی اللہ علیہ وسلم جو دین لے کر آتے وہ باراں رحمت بھتی جو اس امت پر بر سی۔ مگر اس حقیقت سے بھی کوئی انسان نگاہِ محدود نہ ہو گی کہ زمین میں کچھ زرخیز ہوتے ہوئے ہیں۔ یہ زمین پانی پیتی ہے اور خوب پیتی ہے اور پھر یہ فصلیں اگلتی ہے اور گورے پھیلاؤ میں شادابی اور بہادر لاتی ہے۔ اس زمین نے پانی اپنے اندر سمیا اور اپنے سے پھر وہ دولت پیدا کی کہ عام انسانی نگاہ اس کا لقتصور نہ کر سکتی بھتی کہ یہ مٹی اس طرح کے نگ رنگ کے پھول اور مختلف ذائقوں اور خوشبوؤں کے پھل اس کثیر مقدار میں لے گئے گی۔

۳۔ ایک اور زمین بھی بھتی جو اپنے اندر پانی جذب نہ کر سکی مگر اس کے پھریلے کناروں نے پانی کو اپنے اندر رک لیا اور پھر وہ انسانوں اور جانوروں اور دوسری زمینیوں کے کام آتا رہا۔

لئے فادی اٹھمدیث عبد المک

اس زمین نے پانی کا ایک بڑا ذخیرہ جمع کر لیا۔ یہ دوسرے درجہ کی زمین ہے۔

پہلے درجے کے اہل علم اس امت کے فتھا، مجتہدین ہیں۔ دوسرا درجے کے اہل علم محدثین ہیں۔ اگر یہ دین بالاں رحمت ہے اور یقیناً ہے تو اس میں فتھا اور محدثین دونوں طرح کے علماء ہونے چاہیے۔ ملاں جو لوگ محدث نہ ہوں نہ فتھا اور نہ کسی فتیہ کے پیروں ہوں یہ وہ حصہ زمین ہے جو نہ قابل کاشت ہے اور نہ قابل ذخیرہ۔ یہ اس امت کے وہ محدود العتمت ہیں جو دین نظرت کی راہ پر نہیں چلے بالاں رحمت سے حصہ نہیں لے سکے۔ زمودث ہونے نہ فتھا اور نہ کسی فتیہ کے پیروں۔

حضرت ابو موسیٰ اشعری (رحمۃ اللہ علیہ) نے فرمایا:-

مُثُلُّ مَا بَعْثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهَدَىٰ وَالْعِلْمِ كَمُثُلُّ الْغَيْثِ الْكَثِيرِ أصَابَ  
إِنَّضًا فَكَانَ مِنْهَا تَقْيَةٌ قَبْلَتِ الْمَاءِ فَانْبَتَتِ الْكَلَاءُ وَالْعَثَابُ الْكَثِيرُ  
وَكَانَتْ مِنْهَا إِجَادِبٌ اسْكَتَتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسُ فَتَرَبَّوْا وَسْطَوْا  
وَزَرَعُوا وَاصَابَ مِنْهَا طَائِفَةٌ أَخْرَىٰ إِنَّمَا هِيَ فِي تَبَاعَنٍ لَا مُسْكُنٌ لَّا  
وَلَا تَبَدَّلُ الْكَلَاءُ فَذَلِكَ مُثُلُّ مِنْ فَقْهٍ فِي دِينِ اللَّهِ فَنَفَعَهُ بِمَا بَيْتَنِي  
الَّهُ بِهِ فَعَلِمَ عِلْمًا مُمْلِئًا لَّمْ يَرْفَعَ اللَّهُ بِذَلِكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلْ  
هَدِيَ اللَّهِ الرَّايِ ارْسَلَتْ بِهِ لَهُ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے جو علم اور راہ دے کر بھیجا ہے اس کی مثال کثیر بارش کیسی ہے جو کسی زمین پر برسی۔ اس میں ایسا صاف اور عمدہ قطعہ بھی بھاگ جس نے بارش کو اپنے اندر جذب کر لیا اور گھاٹ اور ننگا زنگ کے پوے اگئے اور ایسے پھر یہ قطعہ بھی تھے جنہوں نے اپنے میں پانی بندب ترہ کیا تاہم پانی کو اپنے اندر روک لیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس سے لوگوں کو تنفس پہنچایا انہوں نے

دہاں سے پانی پیا۔ موئیشوں کو بھی پلا یا اور رکھیتوں کو بھی دیا۔ اور بارش ایسے چیل قطعات پر آتی جو اپنے میں نہ پانی روک سکیں نہ گھاس لگا سکیں سو یہ مثال اس کی ہے جس کو دین میں مقام فتح ملا اور اُسے اس علم سے نفع پہنچا جو اللہ تعالیٰ نے مجھے دے کر سبوت کیا اس نے سیکھا بھی اور سکھایا بھی اور اس کی بھی یہ مثال ہے جس نے اُدھر سر اٹھا کر بھی نہیں دیکھا اور نہ اس پڑائیت کو قبول کیا جو اللہ تعالیٰ نے مجھے دے کر بھیجا تھا۔

جس طرح زمین اپنے خزانے الگتی ہے فہتا کہ کام کتاب و شست کی صد و دسے اس کے ذبے خزانوں کو بالہ نکالتے ہیں اور اپنے استنباط سے ہر نئی پیش آمدہ ضرورت کو نپور کرتے ہیں پانی کو ذخیرہ رکھنے والی زمین اس امت کے محدثین ہیں اور جونہ اس طرف رہیں کہ فتنہ کے سچے چلیں اور نہ اس طرف کے ہوں کہ علم حدیث حاصل کریں یہ وہ سادہ لوح لوگ ہیں جو علم حدیث نہ رکھنے کے باوجود اپنے آپ کو محدث اور محقق سمجھتے ہیں نہ زمین نہ قابل کاشت ہے نہ پانی کو روک رکھنے والی ہے ان محروم الفضلات غیر مقلدین کو بس اسی طرح سمجھیں جنہوں نے اس آسمانی پڑائیت کی طرف سر اٹھا کر بھی نہیں دیکھا۔ پانی کو روک رکھنے والی زمین کے متعلق علامہ سندھی فرماتے ہیں :-

**فَسِمْ يَنْتَفِعُ بَيْنَ عِلْمِهِ ذَلِكَ كَا هَلُّ الْحَفْظِ وَالرِّوَايَةِ**

ترجمہ۔ یہ وہ قسم ہے جو آپ کے علم کے چشمہ سے نفع اٹھاتی ہے جیسے خطاو روایت کے لوگ۔

اور پہلی قسم کے بارے میں فرماتے ہیں :-

**فَسِمْ يَنْتَفِعُ بِثُرَاثِ عِلْمِهِ وَنَتَاجِهِ كَا هَلُّ الْجَهَادِ وَالْإِسْتِخْرَاجِ**

ترجمہ یہ وہ قسم ہے جو آپ کے علم کے چیزوں اور اس کے نتائج سے نفع اٹھاتی ہے جیسے مسائل کا کتاب دستت کی روشنی میں استنباط کرنے والے۔

سان شریعت نے اس امت کے اول درجے کے علماء، فقہاء، مجتہدین کو اور درجے دو کے علماء، مجذوبین کو فرار دیا ہے۔ رہے تیرے درجے کے لوگ تو یہ غیر متعددین وہ لوگ ہیں جنہوں نے اس آسمانی بہادیت کی طرف سر ہٹا کر نہیں دیکھا اور کاغذالنبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح بخاری کی اس حدیث نے یہ تو واضح کر دیا کہ اس امت میں دو طرح کے لوگ ہوں گے۔ محمد بن حنفیہ اور فہیم — لیکن اس کے سامنے ہمیں یہ بھی جانتا چاہیے کہ حافظ حدیث اور فقیہ میں شیطان پر کون زیادہ بھاری ہے جنور فرمائے۔

فَقِيهٌ وَاحِدٌ أَشَدُ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنَ الْفَاعِلِينَ.

ترجمہ۔ ایک قیمتی شیطان پر ایک ہزار عابدوں سے بھاری ہے اس کی تعصیل ہمارا اس وقت کا سو ضرع نہیں حضرت امام شافعیؓ اپنے رسالہ میں اس موصوع کی ایک حدیث پر ایک نہایت مفید بات کہہ گئے ہیں۔

دَلٌ عَلٰى أَنَّهُ قَدْ يَحْمِلُ النَّفَقَهُ غَيْرَ فَقِيهٍ يَكُونُ لَهُ حَافِظًا وَلَا يَكُونُ فِيهِ

فَقِيهًا بِلِهِ

ترجمہ۔ اس حدیث سے پتہ چلا کہ بھی حامل فقة (حدیث روایت کرنے والا) ایسا بھی ہوتا ہے جو خود فقیہ نہ ہو وہ حافظ حدیث تو ہو سکتا ہے لیکن وہ فقیہ کے مرتبے کو نہیں پہنچتا۔

حق یہ ہے کہ کیا محمدین اور کیا فقہاء مسلمانوں کو دونوں کی ضرورت ہے اگر محمدین اسلام کا علمی سردار یہی ترجمہ اسلام کی علمی شاہراہ ہیں اور ظاہر ہے کہ شاہراہ کے بغیر کسی راہ پر ملا نہیں جاسکتا۔ حافظ ابن قیمؓ نے ایک بگت نعمۃ اور استنباط کے توافق پر ایک نہایت مفید نوٹ تحریر

کیا ہے ۔

ایک قسم دو حفاظتیں جن کا کام صرف روایات کو یاد رکھنا ہے اور جیسی روایات  
ئی ہیں ان کو جیسی ہی آگے پہنچادیتا ہے۔ ان کا کام مسائل معلوم کرنا اور استنباط  
کرنا نہیں ہے۔ دوسری قسم ان علماء کی ہے جن کا کام حفظ و سرایہ سے مسائل  
بکالنا اور ان کے احکام مستنبط کرنا ہے پہلی قسم جیسے حافظ ابوذر عہد ابو حاتم  
اور دوسری قسم جیسے امام مالک اور امام شافعی وغیرہ ہیں خود صحابہؓ میں حفظ  
روایت اور استنباط مسائل کے لحاظ سے یہ تقسیم موجود تھی۔ غور فرمائیے  
عبداللہ بن عباسؓ جبراہیت اور قرآن کے ترجیحان ہیں مگر اس کے باوجود  
اپ کی ان حدیثوں کی تعداد بسیں سے زیادہ نہیں ہے جن میں ذاتی معانی  
اور حضور کے دیکھنے کی تصریح ہو۔ مگر حافظ ابن حزمؓ فرماتے ہیں میں نے حضرت  
ابن عباسؓ کے فتاویٰ میں ضمیم عبدوں میں جسے کیے ہیں حافظ ابن حزمؓ نے  
یہ بھی کہا ہے کہ یہ ان کے بخوبی فتاویٰ کی ایک مسٹھی ہے۔ ذلك فضل الله  
یوْتَیْهُ مِنْ بَشَّارٍ۔ ان کے مقابلے میں حضرت ابو ہریرہؓ ہیں حضرت روایت  
میں علی الاطلاق حافظاً میں ہیں۔ مگر تفہم اور استنباط میں حضرت ابن عباسؓ  
کے برادر نہیں۔ حضرت روایت اور استنباط مسائل میں امت کو یہ تقسیم صحابہؓ  
سے ملی ہے۔

اسلام میں الفاظ حدیث کی روایت اور حفاظت اپنی جگہ ضروری ہے لیکن الفاظ حدیث  
کی گہرائی میں اُترنا اور ان میں پہنچنے کا معانی کا استنباط یہ بھی ملک کا کوئی کم اہم باب نہیں ہے ہر دو  
اسلام کی اصل اصیل اور وہی وجیہ ہیں۔  
حافظ ابن قیمؓ یہ بھی لکھتے ہیں ۔

لہ الہ الصلیب ص ۸۸ مختصر

آنحضرت کی طرف سے دین کو آگے لے جانا دو طرح سے ہے۔ ۱. الفاظ انبرت کی تبلیغ اور ۲. معانی کی تبلیغ (لغز مندرجہ کو آگے پہنچانا) ... دوسری قسم فقہارے اسلام کی ہے جو مسائل مکالنے کا لکھ رکھتے ہیں۔ ان حضرات نے پہلے حلال و حرام کے خلاف متنبیط کیے اصول فقة مرتب کیے فقہاء کا مقام نہیں پر ایسا ہے جیسے تواریخ انسان میں۔ ان کے ذریعے ہم تاریکیوں میں بھیکے لوگ رستہ معلوم کرتے ہیں لوگوں کو ان کی رفقہار کی، ضرورت کھلنے پہنچنے سے بھی زیادہ ہے اور ان کی اطاعت قرآن کی رو سے والدین کی اطاعت سے بھی زیادہ ضروری ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ مجی لکھے گئے :-

التخریج على كلام الفقهاء و تتبع لفظ المحدث لكل منها اصل  
اصل في الدين يك

ترجمہ کلام فہیما پر مسائل کی آگے تحریک کرنے اور الفاظ حدیث کا تبع ان دعوں کی دین میں ایک بنیادی حیثیت ہے۔

صحابہ میں عہد نبوت میں یہ دونوں طبقے موجود تھے۔ ایک دفعہ اسلام میں پکنے  
داخل ہئے والوں نے حضور کے سامنے ایک بات کہی جو حضور کو اپنی نہ لگی۔ اس پر پونے لوگوں  
نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خدمت میں عرض کیا کہ حضور سماجے فتنا نے توہ بات ہےں کی۔

فَقُلْ لَهُمْ نَعِيَّةٌ هُمْ مَا ذُووا إِنَّا بِإِرْسَالِ رَبِّنَا يَارَسُولُ اللَّهِ خَلِمْ يَقُولُوا شَيْءًا وَمَا يَأْتِى

من احمد شة استاذهم فما لا يغفر الله لرسول الله صلى الله عليه وسلم

اس سے پتہ چلا کہ ان دنوں بھی اعتبار فتحہ رکی ہاتھ کا ہی ہوتا تھا حدیث الائسان

لوجوں کا نہیں۔ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے ایک دفعہ حضرت عمرؓ سے عرض کی۔

فَامْهَلْ حَتَّى تَقْدِمَ الْمَدِينَةَ فَإِنَّهَا دَارُ الْهِجْرَةِ وَالسَّنَةُ فَتَخْلُصُ بِأَهْلِ  
الْفَقَهِ وَالشَّرِيفِ النَّاسِ بِهِ

ترجمہ۔ سو کچھ مضمون یہ ہے کہ آپ مدینہ پہنچنی وہ دارالہجرت ہے اور  
ستت کا گھر ہے وہاں آپ اہل فتح سے اور برپے لوگوں سے علیحدگی میں  
مل سکیں گے۔

## علم حدیث ایک فنکار کے پیرے میں

علم حدیث میں اشتغال ایک بڑی نعمت ہے۔ حدیث پر اس اعتبار سے نظر کہ یہ  
کس کس سند سے آتی ہے اور اس پہلو سے اس پر نظر کرنے کا کیا مقاصد شریعت کی تکمیل میں کہاں  
تک مفید ہے یہ در بالکل علیحدہ علیحدہ موضوع ہیں۔ دوسرے پہلو سے حدیث پر غور کرنے والے  
فہتا ہوتے ہیں ان کا علم حدیث میں اشتغال ایک حافظ حدیث کی حیثیت سے نہیں ہوتا۔ یہ  
اس پر مقاصد شریعت کے ایک پہرے دار کی حیثیت میں نظر کرتے ہیں۔ مقاصد شریعت پر اطلاع  
اور ان کے استنباط و استخراج کا لذکر یہ علم کی وہ دولت ہے جس سے فہماں محدثین سے ممتاز  
ہوتے ہیں۔ اس درجہ کے لوگ زیادہ روایت کرنا پسند نہیں کرتے وہ اسے ایک فن سمجھتے ہیں۔  
امام سینان التوری (۱۶۲۱ھ) اپنے دور کے عام امدادیت کے ہمارے میں لکھتے ہیں:-

اج کل حدیث پڑھنا موت کی تیاری کے لیے نہیں ہے بلکہ اس کو دل  
بھیادے اور مشغله کے طور پر پڑھا جاتا ہے بلکہ  
اس پر حافظ ذہبی گلکھتے ہیں:-

میں کہتا ہوں بخدا امام سینان نے صحیح کہا ہے حدیث کا علم حاصل کرنا اور  
حدیث کو طلب کرنا حدیث سے ایک الگ پیز ہے کیونکہ طلب حدیث

لئے صحیح بخاری جلد ۲ منا مذکورہ جلد اسکا

کا اطلاق کچھ رائد امور پر بھی ہوتا ہے جو نفسِ حدیث سے مختلف ہوتے ہیں ان میں چند ایک یہ ہیں جن میں حدیث کا علم حاصل کرنے والے شخصی بھی لیتے ہیں۔ ۱۔ عمدہ کلام لکھنا۔ ۲۔ عالی اسناد کے حوالہ کی کوشش کرنا۔ ۳۔ زیادہ سے زیادہ اساتذہ کا تلمذ چاہنا۔ ۴۔ مختلف القاب سے ملعت ہونے پر خوش ہونا۔ ۵۔ عمر طویل کی خواہش تاکہ کثیر تعداد لوگوں تک احادیث کی روایت کی جاسکے۔ ۶۔ اور بعض امور میں منفرد رہنے کی محبت۔ تو یہ تمام پیزیریں نفسانی اغراض کا پتہ دیتی ہیں اپنیں اعمالِ ربانی سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا۔<sup>۷</sup>

اس امت میں فتحہار محدثین پر کیوں بچائے رہے؟ یعنی اس لیے کہ وہ مقاصد شریعت کے ساتھ ساتھ پڑھیں اور الفاظ کے نام و غیر کی انہیں کچھ خواہش نہ رہی ہے۔ علامہ مذہبیؒ یہ بھی لکھتے ہیں:-

”خدکی قسم صحابۃ و تابعین کو ان علوم (علم منطق، جدلیات وغیرہ) سے کوئی سروکار نہ تھا اور نہ امام اور ادعیٰ بسفیان ثوری، امام مالک، امام ابوحنیفہ، امام ابن ذسب اور امام شعبہ ان ہیں سے کسی علم کو قابلِ اتنا نت سمجھتے تھے“  
اللهم ارجو نے علم حدیث میں ایک فنکار کا پیرا یہ انتیار نہیں کیا اور نہ امام احمد کے سوا کسی نے کثرتِ حدیث سے روایت کی ہے۔ ان کی نظر کثرتِ نقل پر نہیں مقاصد شریعت پر ہتی سمجھی اور انہیں سے علماء مجتہدین بنے علامہ شاطبی لکھتے ہیں:-

اَهَا هُصْبِيل درجۃ الاجْتِمَاد لِنَ اتَصْفِ بِوصَفَیْنِ احْدَهُمْ مَقَاصِد  
الشَّرِیعَةِ عَلَى كَالْهَا وَالثَّانِي مِن الْاَسْتِبْنَاطِ۔<sup>۸</sup>

ترجمہ۔ اجتہاد کا درجہ اسے ہی لا جوان و وصفوں سے موصوف ہوا۔ ایک

لَهْ تَذَكِّرَهُ جَلَدَ اَصْلَكَهُ اَسْلَهُ الْمَاقَاتَ جَلَدَ اَصْلَكَهُ<sup>۹</sup>

متاصلہ شریعت کو پورے کمال سے سمجھنا بانا اور ۲۔ دوسرا اپنے اندر ملکہ انبساط رکھنا (اس سے مسائل کا استخراج کیا جاسکے)۔

مجتہدین گروپی مجدد محدث بھی ہوتے ہیں لیکن علم حديث میں ان کی نظر مقاصید شریعت پر ہوتی ہے کثرت عرق تعداد اسناد سنده عالی اور حظوظ کی شہرت ان کے سامنے نہیں ہوتی۔ حضرت ناصر احمد اس بحاظ سے دوسری منتبت کے لائق ہیں کہ باوجود کثرت روایت کے محدثین کم من اطوار سے جن کی نشاندہی علامہ ذہبی نے کی ہے بیکر کنارہ کش رہے۔ وہ محدث ہونے کے بعد کامل مجتبہ بھی تھے اور مقاصید شریعت پر ان کی گرفت بھی بڑی مضبوط تھی جو علم حديث کے باوجود کامل مجتبہ کی تخلیق کرے وہ جملہ مجتبہین کو سخنی مा�صل رہا ہے۔ وہ مجتبہ ہی کیا جس کے پس حدیث کا ہدود ری علم موجود ہے۔ رہے کثرت عرق تو ان پر شریعت کا مدار ہے زان میں اجتہاد کا انکسار ہے۔ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی مجتبہ ہوئے ہیں امت میں کبھی کوئی اختلافی شخصیت نہیں رہے۔ پوری امت نے انہیں بالاتفاق علیٰ درجے میں کامل مجتبہ نامہ ہے اور یہ درج علم حدیث پر پورے تمکن کے بغیر کسی کو نہیں مل سکتا۔ علامہ شاطبی لکھتے ہیں:-

**وَكُلُّ مُتَكَبِّرٍ مِنَ الْمُهْلِكِ عَلَىٰ مَقَاصِدِهَا كَمَا قَاتَوا فِي الشَّافِعِي**

وابی حینفۃ فی علم المحدث۔

ترجمہ۔ مگر مقاصید شریعت پر سچنہ املاع رکھتا ہو۔ جیسا کہ امام شافعی اور امام ابوحنیفہ کے علم حدیث کے بارے میں ملکا کی رائے متفقہ ہے۔

علماء بہادر مکی اس متفقہ کی ردائی میں حضرت امام شافعی اور حضرت امام ابوحنیفہ کے علم حدیث کے بارے میں ہرگز کوئی شبہ نہیں کیا جا سکتا اور ان حضرات کے بارے میں کوئی ایسا تصدیق نہیں پاسکتا جس کے تحت ان ائمہ کبار کی نظر مقاصید شریعت پر کمزور نظر ہے۔ یہ حضرات دینی علم کے کسی یہ رائے میں شبہ کا شکار نہیں ہیں ان کے مرتبہ امامت پر ہمیشہ سے

پُوری امت کا اجماع رہا ہے۔ ان کے اجتہادی مسائل سے کسی کو اختلاف ہو تو ہو لیکن ان کے مقام اجتہاد میں کسی صاحب علم کو کبھی کوئی اختلاف نہیں رہا۔

## محمد شیخ اور فقہاء کی مختلف ذمہ داریاں

حضرت مولانا کرامت علی جونپوری (۱۲۶۹ھ) خلیفہ حضرت سید احمد شہید و شاگرد حضرت مولانا احمد الشراصدی نقی شاگرد شاہ محمد اسحق محدث دہلوی اپنے وقت کے ایک بڑے مصلح اور داعی تھے اور بنگال کے حق میں خدا کی کھلی رحمت تھے اور تاثیر و مہاذیت میں آیت من آیات الشریعہ کی ایک نشانی تھے۔ آپ اپنے رسالہ جنت قالمضیں لکھتے ہیں۔

فقہاء دین کے عاکم ہیں۔ دین کے معاలے میں حکم دینے کا ان کو اختیار ہے اور محدث لوگ دین کے چوکیدار ہیں۔ دین کی امامت کو یعنی حدیث کو حفظ کے ساتھ رکھ کر اس کے لائق لوگوں کے پاس بجهہ پہنچا دیتے ہیں ان کو حکم دینے کا اختیار مطلق نہیں ہوتا..... اس قاعدے کے صحیح ہونے پر امامت کا اجماع ہے کیونکہ کسی نے اس قاعدے سے انکار نہیں کیا اور سارے فقہاء اور محدثین اور مفسرین و مشکلین و صوفیہ فرقہ پر عمل کرتے ہوئے چلے آئے ہیں اور فرقہ پر عمل کرنے کی تاکید سب نے کی ہے چنانچہ الاباہ والنظر ایں لکھا ہے کہ بذازی نے اپنی کتاب میں ان چار چیزوں کا ذکر کیا ہے۔ سو ان سب چار چیزوں کے بیان کے بعد امام سجراہی نے کہا: پھر اگر طاقت نہ رکھے ان سب مشکل بوجہ کے اٹھانے کی تو اس پر واجب ہے فرقہ کا اختیار کرنا اس کا سیکھنا ممکن ہے اپنے گھر بیٹھے بیٹھے۔ اور فرقہ سکھنے میں نہ تردد و راز سفر کرنے کا محتاج ہے ذمک ملک پھر نے کا اور نہ جہاڑ کشی یہ سوار ہو کے۔ یا کی سیر کا۔ اور باوجود اس آسانی کے فرقہ جو

ہے سوچل اور مخصوص اصلی حدیث کا ہے اور فتحیہ کا ثواب اور اس کی عزت  
محمدث کے ثواب سے اور اس کی عزت سے کم نہیں۔ یہاں تک کہ بخاری کی  
بلت ختم ہوئی۔ سو اس بات سے فقط کے مرتبہ اور بلندی و ریافت کر دے۔

## انبیاء سے مشابہت کرنے کے حصے میں آئی

حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہیدؒ لکھتے ہیں ۔

پس مشابہ بانبیاء دریں فن مجتہدین مقبرلین انہ پس ایشان راز ائمہ فن  
باید شمرد مثل ائمہ اربعہ ..... پس گویا مشابہت تامہ دریں فن نفیب ایشان  
گردیدہ بناءً علیہ دریان جما بیراہل اسلام از خواص دعوام بلقب امام  
معروف گردیدند و لبقت اجتہاد موصوف۔

ترجمہ پس اس فن میں انبیاء کے مشابع مجتہدین مقبرلین ہوتے ہیں انہیں ائمہ  
فن میں شمار کرنا چاہیئے جیسے کہ پدار امام ہوتے ..... اس فن میں مشابہت  
تامہ انہی کو نفیب ہوئی ہے بیپی وجہ ہے کہ عاصہ اہل اسلام میں وہ خواص  
ہوں یا عوام یا حضرت ملقب بامام ہوئے۔

## فکر کی ایک درمندانہ درخواست

فاریئن سے عمر کی درخواست ہے۔ وہ لوگ جو ائمہ اربعہ کے مقام امامت سے بغزر کھتے  
ہیں اور مجتہدین کو محدثین سے اور پچھے درجے کے علمائیں کرنے میں انہیں جھجک محسوس ہوتی ہے  
وہ حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہیدؒ کے کیے ہم سلک ہو سکتے ہیں۔  
مولانا شہیدؒ تو لکھتے ہیں ۔

لے جب ت قاطعہ میں امشمول ذفیرہ کرامت حسد اول طبع ۲۰۰۴ء حکاپندر ت منصب امامت ص ۵۵

اعمال میں چار نہ سیوں کی متابعت جدا ہل اسلام میں رائج ہیں بہت عمدہ ہے لیکن پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کو ایک شخص کے علم میں سخشنہ جانا چاہیے بلکہ آپ کا علم تمام جہان میں پھیلا ہوا ہے بلے پھر یہ بھی لکھتے ہیں :-

مجتبید ایسا ہو کہ جس کا ابہتادامت کے اکثر عالموں نے قبل کیا ہو جیسے امام علام<sup>ؒ</sup>  
اور امام شافعی<sup>ؒ</sup> اور امام مالک<sup>ؒ</sup> اور امام احمد<sup>ؒ</sup> اور قیاس بھی فاسد نہ ہوئے  
یہ تحریرات تیرہویں صدی کی ہیں۔ ان سے پتہ چلتا ہے کہ تیرہویں صدی تک محدثین اور  
فقہاء میں کوئی تعارض اور تصادم نہ تھا۔ مجتبیدین کے بارے میں محدثین ہمیشہ تسلیم کرتے آئے ہیں  
کہ علم بتوت کی گہرائی میں بھی لوگ اترتے ہیں اور نہ صرف ان کے علمکی شان ہے کہ مسائل غیر منصوصہ  
میں یا مسائل منصوصہ دلطاہر<sup>ؒ</sup> متعارضہ میں حکم جاری کر سکیں۔ مجتبیدین کے اس حق کا محدثین نے بھی  
کبھی انکار نہیں کیا۔ یہ صرف ہندوستان کے چودہویں صدی کے خامغیال تھے جنہوں نے علم فتنہ  
کے خلاف بلاس سے سمجھے اپوزیشن کی دیوار کھڑی کر دی اور ایک یا افرقتہ فائم کر دیا۔ اسلام  
میں تو ایسا نہ تھا۔ یہ ترک تقلید کی ہوا اسی دور میں چلی ہے جس کے نتیجے میں بخچریوں منکریں حدیث  
اور قادیانیوں کو اپنے نئے نئے دائرے بنلنے کا موقعہ مل گیا۔  
اس گھر کو آگ لگ گئی گھر کے چوائے سے

لہ صراحتستیم<sup>ؒ</sup> ۹۔ تہ تذکیر لاخوان ص۲۳۴ یعنی قیاس کسی ارض سے متصادم نہ ہو۔

# سات فقہاء کا نظریہ حدیث

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. اما بعد :

جس طرح فتنہ اور حدیث میں نسبت، تضاد نہیں محدثین اور فقہاء بھی ایک دوسرے کے ہم دو شے چھے ہیں۔ ان میں بھی آپس میں کوئی تناقض نہیں۔ بعض کم علم لوگ فتنہ کو اس طرح حدیث، کا مخالف بتاتے ہیں جس طرح بعض دوسرے کم فہم حدیث کو قرآن کے مقابل لاکھڑا کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ حدیث ایک سبی سازش ہے جو لوگوں کو قرآن سے دو کرنے کے لیے کی گئی ہے۔

(معاذ اللہ)

ہم یہاں محدثین اور فقہاء دونوں کو ایک ساتھ لٹا کر بیان کرتے ہیں۔ اس سے علمی دنیا میں ہم آہنگی پیدا ہو گی۔ واللہ ہو الموفق۔

ہم سب سے پہلے سات اڑے نعمان، کاظمیہ حدیث پیش کرتے ہیں جس سے پہلے چلے گا کہ وہ رائے کو حدیث کے سامنے کس طرح مسترد کرتے ہیں:-

① حضرت امام ابوحنیفہ<sup>ر</sup> (۴۰۵ھ) ⑤ حضرت امام زفر<sup>ر</sup> (۱۵۸ھ)

② حضرت امام محمد<sup>ر</sup> (۱۸۹ھ) ⑦ حضرت امام شافعی<sup>ر</sup> (۱۷۰ھ)

③ حضرت امام مالک<sup>ر</sup> (۱۷۹ھ) ⑨ حضرت امام احمد<sup>ر</sup> (۱۲۶۱ھ)

⑩ حضرت امام ابویسف<sup>ر</sup> (۱۸۲ھ)

① حضرت امام ابوحنیفہ<sup>ر</sup> (۴۰۵ھ) فرماتے ہیں:-

اذا جلونا الحديث عن النبي صلی الله علیہ وسلم نأخذ به اذا جلونا من الصحابة يتحیرنا

و اذا جاءنا عن التابعين زاحنا هم

لله الاصفار ابن عبد البر ص ۳۱

ترجمہ، جب ہمارے بھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی حدیث پہنچے تو ہم اسی کے مطابق فیصلہ کرتے ہیں اور صحابہؓ سے جب کوئی روایت پہنچے تو ہم انہیں کسی کے پہنچے ہر لیتے ہیں اور جب ہمیں کوئی بات تابعینؓ سے آئے تو ہم ان کے برابر اپنی بات لاتے ہیں (خود اجتہاد کرتے ہیں)

حضرت امام ابو حنفیۃؓ یہ بھی فرماتے ہیں :-

اَخْذِ بِكَابِ اللَّهِ فَمَا لَمْ يَأْجُدْ فَبِسْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَالْمُتَّارُ الصَّاحِحُ عَنْهُ الَّتِي فَشِّلَتْ فِي أَيْدِي الْمُقَاتَلَاتِ فَإِنْ لَمْ يَأْجُدْ فَيُقَوَّلُ  
اَصْحَابُهُ اَخْذُ بِقَوْلٍ مِّنْ شَائِطَنٍ وَمَاذَا اَنْهَى الْمُرْسَلُ إِلَى اِبْرَاهِيمَ وَالشَّعْبِي  
وَالْحَسْنُ وَالْعَطَاءُ فَاجْتَهَدُوا بِهِ

ترجمہ میں کتاب اللہ کے مطابق فیصلہ کرتا ہوں اگر مجھے دہلی بات نہ ملے تو پھر حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور ائمہ صحیحہ جوثقة راویوں کے پاس شرعاً راویوں سے پہنچے ہر ان کے مطابق فیصلہ کرتا ہوں اگر میں دہلی بات نہ پاؤں تو حسن رضی اللہ علیہ وسلم کے صحابہؓ میں سے جس کی بات چاہوں لے لیتا ہوں لیکن جب معاملہ ابریشم شنخیؓ علامہ شعبیؓ حسن انصاریؓ اور عطا بن الجی سب اسی تک پہنچے تو میں اسی طرح اجتہاد کرتا ہوں جس طرح ان حضرات نے اجتہاد کیا ہے

ان حضرات سے روز روشن کی طرح واضح ہے کہ حضرت امام ابو حنفیۃؓ اپنی اور اپنے اساتذہ کی راستے پر حدیث، اور ائمہ صحابہؓ کو بہر حال مقدم کرتے ہیں اور حدیث کے ہوتے ہوئے مخفی ائمہ سے دین کی بات کہنا بآزاد سمجھتے تھے۔ آپ فرماتے ہیں :-

لِمَنْزَلِ النَّاسِ فِي صَلَاحٍ مَا دَامَ فِيهِ مِنْ يَطْلُبُ الْحَدِيثَ فَإِذَا طَلَبُوا الْعِلْمَ  
بِلَا حَدِيثٍ مَسْدُداً

لِلْمَنْازِلِ لِلنَّاسِيِّ مِنْ وَلِمْ يُدْهِ مَافِي تَارِيَخِ بَعْدِ اَعْدَادِ ۲۸۳ هـ میزانِ کبریٰ للشَّرْعِیِّ جَلَدِ اَمْسَا

حضرت امام ابوحنیفہؓ فرماتے ہیں :-

ایکم والقول فی دین اللہ بالرای دعیکم بالسنة من خرج عنها ضل۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ دیکھنا؛ اللہ کے دین میں رائے سے بات کہنے سے بچنا تم پیغمبرت کی اتباع لازم ہے جو سنت سے نکلا اس نے رستہ کھردیا۔

سنّت کا ثبوت کمزور نہ سے بھی ملے تو رائے سے مسلک بنانے سے بہتر ہے غلیظۃ البغیر سندر کے پاس کسی نے شکایت کی کہ امام ابوحنیفہ حدیث کی پرواہ نہیں کرتے۔ ابو حنیفہ نے پڑھا تو اپنے فرمایا اے امیر المؤمنین ہم نے غلط سنائے ہے میں بے پہنچ کتاب اللہ پیش کرتا ہوں اس کے بعد سنّت رسول اللہ پا در پھر حضرت ابو بکر صدیقؓ کے فیصلوں پر پھر باقی صحابہؓ کے فیصلوں پر۔ جب صحابہ کرامؓ کی مسے میں مختلف ہوتے ہیں تو بحالت مجبوری تیاس کرتا ہوں (اور ان میں سے کسی کی بات کو ترجیح دیتا ہوں۔<sup>لہ</sup>)

جو شخص یہ کہے کہ امام ابوحنیفہ قیاس کو حدیث پر تقدیم کرتے تھے اس کے بارے میں علامہ شعرانی لکھتے ہیں۔  
جانا پاہیئے کہ کلام اس شخص کا ہے جو امام ابوحنیفہ سے تعصّب کھنے والا اور اپنے دین میں دلیر ہے اور بات چیت میں احتیاط کرنے والا نہیں اور وہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے غافل ہے کہ بیٹک کان آنکھ اور دل ان سبکے بارے میں اس شخص سے پرش کی جائے گی۔  
اگر گے جا کر لکھتے ہیں:-

اگر اس پر بھی کوئی اعتراض کرنے سے بازدھا رئے تو میں خدا کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ اس کا سبب سوائے اس کے کہ وہ قلبی بینائی سے کو رہے اور کچھ نہیں۔<sup>لہ</sup>

پیش نظر ہے کہ علامہ شعرانی (۶۹، ۷۰) کوئی خفی المذہب بزرگ نہیں کہ اپنے امام کا دفاع کر رہے ہوں اب شافعی المذہب تھے یہ آپ کی انصاف بندی ہے کہ حق بات کو حق کہہ گئے۔ اپنے ایک درجگہ لکھتے ہیں:-

ایک مرتبہ امام ابوحنیفہ کی خدمت میں ایک شخص آیا اور اس نے کہا کہ ہم کو حدیث سے

لے میزان کریں ایضاً نے بلہ امّہ لے ایضاً جلد امّہ کے لے ایضاً جلد امّہ کے لے ایضاً مذاہ

الگ کرو، امام صاحب نے اس کو سختی سے ڈانٹا اور فرمایا اگر حدیث نہ ہوتی تو ہم میں سے کوئی ادمی قرآن مجید کو نہ سمجھ پاتا۔ پھر آپ نے اس شخص سے سوال کیا کہ بندر کے گوشت کے باسے میں تم کیا کہتے ہو کیا قرآن میں اس کی حرمت یا اعتت کی کوئی دلیل ہے؟ وہ شخص لا جواب ہو گیا اور ساکت ہو گیا۔ پھر اس شخص نے آپ سے پوچھا کہ آپ کی اس میں کیا رائے ہے۔ آپ نے جواب دیا کہ بندر بہمیہ الاغام یعنی چار پایہ جانوروں میں سے نہیں ہے یعنی وہ حلال نہیں ہے۔

② حضرت امام محمد بن حسن الشیعیانیؑ (۸۶ھ) اس سجحت میں کہ نماز میں قبیلہ ناقص وضو ہے

تحریر فرماتے ہیں۔ ۱۔

ولاماجاع من الاثار كان الفتاوی علی ماقال اهل المدینة ولكن لا فتاوی

مع اثر ولا ينبع الا ان ينقاد للآثار

ترجمہ۔ اگر وہ آثار مذہب نے جو وارد ہو چکے تو قیاس وہی چاہتا ہے جو اہل مدینہ  
کہتے ہیں لیکن حدیث کے ہوتے ہوئے قیاس جائز نہیں اور اس موقع پر اس  
کے سوا کوئی راہ نہیں کہ احادیث کے سامنے مستلزم کر دیا جاتے۔

اس سے پتہ چلا کہ ائمہ اخناف کے ہاں حدیث بہر حال مقدم رکھی جاتی تھی اور اس کے  
ہوتے ہوئے رائے اور قیاس سے کوئی فضیل نہیں کیا جا سکتا تھا۔

③ حضرت امام مالکؓ

قال معن بن عیینی سمعت مالکا يقول اما انا بشر اخطئ و اصيـب فانظـروا  
فـى رـى فـكـل ما وافقـ الـكتـاب وـالـسنـة فـخذـواـهـ وـكـل ما لـمـ يـوـافقـ  
الـكتـاب وـالـسنـة فـاتـرـكـوـهـ

ترجمہ معن بن عیینی کہتے ہیں میں نے امام مالک کر کتے ہستا ہے میں ایک انسان  
ہوں درست فضیلے بھی کہ پاتا ہوں اور کبھی پوک بھی جاتا ہوں تمیرے فتویٰ  
پر غور کیا کرو۔ جو کتاب و سنت کے موافق ہو اسے لے لیا کرو (محبہ کے فضیلے  
کو لینا کوئی بُری بات نہیں) اور جو فضیل کتاب و سنت کے موافق نہ ہو تو اسے  
چھوڑ دیا کرو۔

ابن ابی حاتم حضرت امام مالکؓ سے اور وہ ربیعہؓ سے نقل کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا۔

ان الله تعالى وتعالى انزل عليه الكتاب مفصلا وترك فيه موضع السنـة

سلیمانیۃ علی اہل المدینہ جلد امداد ۱۸۹ ص ۱۸۹

وَسَنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَرَكَ فِيهَا مِنْ ضَعَالٍ لِلْقِيَاسِ بِهِ  
ترجمہ۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے سہاری طرف کتاب منصل بھیجی اور اس میں سنت  
کے لیے جگر کھلی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تنیں قائم کیں اور ان میں جبکہ  
کی راہیں رکھلیں۔

اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ فتحیار نے اجتہاد اور قیاس کو بھی سنت کے مقابلہ بھیں  
رکھا۔ اسے ہمیشہ سنت کے بعد ہی رکھا ہے

### ③ حضرت امام ابو یوسف؟

حضرت امام ابو یوسف؟ (۱۸۲ھ) نے خلیفہ ہارون الرشید کو لکھا۔

ترجمہ۔ اے امیر المؤمنین! اپنے عمال کو حکم دے کے وہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی  
سنت اور خلفائے راشدینؓ کی سنت کے مطابق فضیل کریں۔  
حضرت امام ابو یوسف؟ کے اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے سامنے حضرت امام ابوحنیفہ  
کا وہ خط بھی تھا جو آپ نے خلیفہ وقت ابو عقبہ بن عفر منصور کو لکھا تھا:-  
میں پہنچے قرآن کے مطابق بچہ سنت رسول کے مطابق، پھر حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت  
عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ کے فضیلوں کے مطابق فضیلہ دیتا ہوں، پھر درسرے  
صحابہؓ کے فضیلوں کے مطابق فضیلہ کرتا ہوں، ان میں اگر اختلاف ہو تو پھر اپنی لائے  
سے ان میں کسی کا قول اختیار کر دیتا ہوں۔

### ④ حضرت امام زفر؟

حضرت امام زفر بن الہذیل؟ (۱۵۸ھ) حضرت امام ابوحنیفہ کے شاگردوں میں سب سے

لے الدر المنشور جلد ص۱ تکتاب الحراج مذاکہ میزان الشرائع الکبریٰ ص۳

ریادہ قیاس کے ماہر ہیں، آپ بھی فرماتے ہیں :-

لَا ناخذ بالرای مادام الاشرواذا اجاء الاشتراکنا الرای۔<sup>۱</sup>

ترجمہ:- جب حدیث موجود ہو ہم رائے پر نہیں چلتے اور سب حدیث آجاتے

تو ہم نے رائے قائم بھی کی ہو تو اسے چھوڑ دیتے ہیں۔

جب امام زفر بھی رائے اور قیاس کو حدیث اور اثر کے مقابل کچھ نہیں سمجھتے تو اور

کوئی فیض قیاس کو اس سے اونچا درجہ کیا دے سکتا ہے۔

گیارہ ہیں صدی تک یہی آواز سننے میں آرہی ہے کہ حدیث اور اثر کے سامنے رائے

اور قیاس کوئی وزن نہیں رکھتی، محدث، بکری، شارح مشکوہ، مجدد، مائتہ دہم ملا علی قاری علیہ رحمۃ رب الباری لکھتے ہیں:-

ان مذهبہم الفوی تقدیم الحدیث الضعیف علی القیاس المجرد الذی

یحتمل التذییف، نعم من رای ثابتہم الذی هم مفطم منابعہم انہم

ما نشبھوا بالظواهر بل دققو النظر فیہا بالبحث عن المسائل۔<sup>۲</sup>

ترجمہ:- فتحیہ احادیث کا قری نہ سب یہ ہے کہ حدیث ضعیف بھی ہو تو اسے اس

قیاس پر جسمے بنیاد ہو متقدم کیا جائے۔ مگر ان کی روشن رائے یہ ہی ہے اور

وہ ان کی بڑی متقابلت ہے کہ وہ ظاہر حدیث سے تمکن نہیں کرنے بلکہ اس

کے اندر لپٹے معنی پر بھی عذر کرتے ہیں اور وقت نظر سے کام لیتے ہیں۔

یہ نہ سمجھ لیا جائے کہ یہ صرف اکابر الحکم فتنے کے نصیلے ہتھے، فتحیہ ما بعد بھی ان کے مطابق ہی

پڑے ہیں، لیکن اب ہم فتنہ حنفی کے مزارع حضرت، علامہ شامی (۱۴۵۲ھ) کے حوالے سے بات، آپ

کے سامنے رکھتے ہیں۔ دوسری صدی میں جو کچھ کہا گیا تھا اسی کی آواز گیارہ ہیں اور تیرہ ہیں صدی

میں بھی سُنی جا رہی ہے۔ ملاحظہ فرمائیے:-

نقل العلامہ بیری فے اول سرحدہ علی الاشتباہ عن شرح المدایۃ ابن سخنہ و نصہ اذا صلح الحديث و كان على خلاف المذهب عمل بالحديث و يكون ذلك مذهبہ ولا يخرج مقلده عن کونہ حفیاً بالعمل به فقد صلح عنه انه قال اذا صلح الحديث فهو مذهبی وقد حکی ذلك ابن عبد البر عن ابی حینیة وغيره من لا مذهب و نقله ايضا الامام الشعراوی عن الاممۃ الاربعة۔ ترجمہ۔ علامہ بیریؒ نے الاشتباہ کی شرح کے شروع میں علامہ ابن سخنہ کی شرح ہلیہ سے نقل کیا ہے کہ جب صحیح طریق سے ثابت ہو جائے اور وہ اپنے فہم مذهب کے خلاف ہو تو عمل حدیث پر کیا جائے گا اور یہی آپ کا مذہب شمار ہو گا اور حدیث پر عمل کرنے سے کوئی شخص حنفی ہونے کے دائرہ سے نہیں نکلتا یکون کہ امام البعنیہؓ سے صحیح طریق سے یہ بات پہنچی ہے۔ آپ نے فرمایا جو کہ فہم حدیث صحیح طریق سے ثابت ہو جائے تو اسے ہی میرا مذهب سمجھو۔ علامہ ابن عبد البر مالکیؓ نے بھی امام البعنیہؓ اور دوسرے ائمہ فہم سے یہ بات نکل کی ہے علامہ شعراویؓ یہ بات احمد راجحؓ سے نقل کرتے ہیں۔

نواب صدیق حسن غاز صاحبؒ بھی لکھتے ہیں:-

و ذکر ابن حزم الاجماع علی ان مذهب ابی حینیہ ان ضعیف الحديث اول  
عندہ من الرأی والیسا۔

ترجمہ۔ ابن حزمؓ لکھتے ہیں کہ اس بات پر اجماع ہے کہ ابو حینیہؓ کے ہاں ضعیف حدیث بھی راتے اور قیاس پر مقدم ہے۔

## ② حضرت امام شافعیؓ

حضرت امام شافعیؓ (۷۰۰ھ) مجتہد مطلق بختے آپ نے حدیث کی کوئی بڑی کتاب جیسے

لے رہا تھا جلد اصل ۳۵۵ تے دلیل الطالب مکمل

بخاری شریعت اور صحیح مسلم، نہیں لکھی۔ مسند امام شافعی ایک چھوٹی سی کتاب ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ امام شافعی ح علم حدیث میں ان محدثین سے کم تھے۔ آپ کی زندگی کا موصوع نقہ رہا ہے اس لیے بطور فتن کا محدث کے آپ حدیث کی کرنی پڑی کتاب نہ لکھ سکے۔ تاہم آپ کی کتاب اللام میں سینکڑوں احادیث آپ نے روایت کی ہیں۔ آپ ہمیشہ سنت کے علمبردار ہے۔ تعامل امت کو آپ نے حدیث کے بعد رکھا ہے۔

حضرت علامہ ذہبیؒ (۴۸۰ھ) آپ کو الامام العلم حبر العالم اور ناصر السنۃ لکھتے ہیں۔ علامہ حافظ

ابن حجرؒ (۸۵۲ھ) لکھتے ہیں:-

کان اصحاب الحدیث قود احتیا قظهم الشافعی لـ

ترجمہ۔ اصحاب الحدیث سرئے ہر سے ہیں امام شافعیؒ نے انہیں جگادیا۔

یعنی محدثین روایت حدیث میں معروف رہے ہے پڑھنے پڑھانے کا کام فتہا رکرتے رہے امام شافعیؒ نے محدثین کو جگایا۔ وہ اس فن کے لیے اٹھے اور اس کی باقاعدہ تدوین کی۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم دینہ سب کتابیں ان کے بعد لکھی گئی ہیں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ پہلے علم حدیث کم تھا۔ پھر ان نے پہلوں سے علم لیا ہے۔ وہ اس کا یہ مطلب ہے کہ امام شافعیؒ صرف حدیث کو دیکھتے تھے تعامل امت کو نہ لیتتے تھے۔ ایسا ہرگز نہیں۔ آپ نے میں رکعت تراویح کا فیصلہ تعامل امت سے ہی توکیا ہے۔

حضرت امام ترمذیؒ (۲۹۶۰ص) لکھتے ہیں:-

قال الشافعیؒ هکذا ادرست بلدنامکة يصلون عشرين ركعة۔

ترجمہ۔ امام شافعیؒ کہتے ہیں اسی طرح میں نے اپنے شہر میں لوگوں کو میں رکعت پڑھتے ہی پایا ہے۔

امام شافعیؒ اپنے زمانے کی بات جس انداز میں لکھ رہے ہیں اس سے پتہ چلتا ہے کہ ان

سے مالہا سال پہلے بھی مسجد حرام میں میں تراویح ہی پڑھی جاتی تھیں۔

(۷) حضرت امام احمدؓ

حضرت امام احمد بن حنبلؓ (۶۵۷ھ) نے امام ابو یوسفؓ اور امام شافعیؓ کی شاگردی کا شرف پایا ہے۔ آپ امام بخاریؓ، امام مسلمؓ اور امام ابو داؤدؓ کے استاد تھے۔ الحمد لله رب العالمین آپ پر تھے امام ہیں سعودی عرب کے علماء آل شیخ سب ان کے مقلد ہیں۔ آپ کاظمیہ حدیث امام ابو حنیفہؓ کے تظریہ حدیث سے ملتا ہے۔ حافظ ابن قیمؓ (۶۵۱ھ) لکھتے ہیں:-

نقدیم الحديث الصعیف وتأذیل الصحابة على المقياس والرأی قوله وقول الحمد

وقد قدم الحديث الصعیف على المقياس

ترجمہ: حدیث ضعیف بھی ہر تو سے اور اٹا ہر صاحبہ کو رائے اور قیاس مقدم کیا جائے یہ امام ابو حنیفہؓ اور امام احمدؓ دونوں کا نسبت ہے۔

اس سے صاف پڑھتا ہے کہ دین میں رائے سے کام لینا یہ ہرگز امام ابو حنیفہؓ کا طریقہ نہ تھا۔ حضرت امام ابو حنیفہؓ اور حضرت امام احمدؓ دونوں کاظمیہ حدیث ایک تھا کہ قیاس اور رائے کو کسی حدیث میں حدیث پرمقدم نہیں کیا جا سکتا۔ گروہ حدیث ضعیف ہی کیوں نہ ہے یہ اجلہ فتحہ رکاظمیہ حدیث آپ کے سامنے آگیا ہے۔ اب ذرا محدثین کی جوابی روشن بھی دیکھ لیں کہ وہ کس طرح فہار کے ساتھ مل کر پڑھے ہیں اور ان کے سایہ میں پڑھے ہیں۔

## محمدین فہرست کے ساتھ میں

① امام دکیع بن الجراح <sup>(۱۹۴ھ)</sup>

علامہ ذہبی آپ کے تذکرہ میں لکھتے ہیں :-

متواتر حافظہ حدیث اور چوٹی کے اماموں میں سے ایک امام۔ پختہ کار عالم دین عراق کے محدث امام سعین بن معین <sup>(۲۲۲ھ)</sup> فرماتے ہیں کہ دکیع اپنے زمانے میں ایسے تھے جیسے وزاعی <sup>(۵۰۴ھ)</sup> اپنے زمانہ میں امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کہیں نے دکیع سے افضل کرنی آدمی نہیں دیکھا۔ رات کو قیام کرتے اور دن کو روزہ رکھتے تھے۔ عبداللہ بن مبارک کہتے ہیں اسچ دنوں شہروں کے بڑے حاکم دکیع بن الجراح ہیں۔<sup>۱</sup>

حضرت امام دکیع بن جراح ائمہ حنفیہ میں سے تھے۔<sup>۲</sup>

اور آپ حضرت امام ابوحنیفہ کے قول پر فتویٰ دیتے تھے۔ علامہ حافظ ابن حجر اور

علامہ ذہبی <sup>۳</sup> لکھتے ہیں :-

وینقی بقول ابی حنینہ۔ آپ امام ابوحنیفہ کے قول پر فتویٰ دیتے تھے۔

② امام سعید بن سعید القطان <sup>(۱۹۸ھ)</sup>

علامہ ذہبی <sup>۴</sup> آپ کے تذکرہ میں لکھتے ہیں :-

یحییٰ بن معین فرماتے ہیں مجھے عبد الرحمن بن مہدی <sup>(۱۲۰ھ)</sup> نے کہا تم پی آنکھوں سے یحییٰ بن سعید ہمیسا کوئی آدمی نہ دیکھو گے ملی بن المدینی <sup>(۲۳۳ھ)</sup> کہتے ہیں ہیں نے ان سے بڑا اسماء الرجال کا ماہر نہیں دیکھا۔ ابن سعد کہتے ہیں کہ آپ ثقة صحیح

<sup>۱</sup> تذکرۃ الحناظ جلد ۱ ص ۲۳۹ سے مفتاح السعادة جلد ۲ ص ۲۱۱ مولی طاش زادہ کبریٰ شہ تہذیب جلد ۱ ص ۱۷۳

<sup>۲</sup> تذکرۃ الحناظ عبد احمد ۲۸ جامع بیان العلم جلد ۲ ص ۲۹۳

ما مون اور اور پچھے درجے کے حامل ہیں، امام زنائی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پر امام مالک، شعبہ اور سعید بن سعید القطان علیہ السلام کے امین ہیں۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ علم میں سچنگی امام سعید بن سعید پر ختم ہے بلہ حضرت امام سعید بن سعید القطانؓ بھی نعمتی میں غفتی تھے اور حضرت امام ابوحنینؓ کے قول پر فتویٰ دیتے تھے سعید بن معینؓ (۲۲۳ھ) نے بھی ایسا ہی لکھا ہے کہ علامہ ذہبیؓ (۳۸۷ھ) حافظ ابن کثیرؓ (۴۰۰ھ) حافظ ابن حجرؓ (۸۵۲ھ) کہتے ہیں کہ کان سعید القطان يعني يقول ابی حنفۃ، سعید بن سعید القطان امام ابوحنینؓ کے قول پر فتویٰ دیتے تھے۔

### ② امام شعبہ بن الحجاج (۴۶۰ھ)

امام سقیان ثوریؓ (۱۶۱ھ) کے بقول آپ اسیر المور منین فی الحدیث ہیں۔ آپ حضرت امام ابوحنینؓ کی علمی عظمت اور جلالت شان کے قابل تھے۔ آپ کو حب حضرت امام کی وفات کی خبر پہنچی تو فرمایا۔ آج کو ذر پر علم کا چڑاغ گل ہو گیا۔ حافظ موصلى تہذیب الكلام میں لکھتے ہیں :-

کان شعبۃ حسن الراحی فی ابی حنفۃ

ترجمہ امام شعبہ امام ابوحنینؓ کے بارے میں اپنی رائے رکھتے تھے۔

محمد بن حجر کیؓ (۴۹۰ھ) لکھتے ہیں :-

امام شعبہ کہتے تھے جو لوگ حضرت امام ابوحنینؓ پر طعن کرتے ہیں وہ خدا کے یہاں اس کا نتیجہ دیکھ لیں گے۔

### ③ حضرت امام لیث بن سعد مصریؓ (۴۵۰ھ)

سلہ تذکرة المخاطب جلد اصل ۲۳ اردو سہ دیکھئے تاریخ بغداد جلد اصل ۲۳ سہ تذکرة المخاطب جلد اصل ۲۳  
البداية جلد اصل ۱ تہذیب جلد اصل ۱۲ سہ نقلاً عن عقد ابجہ اہل الحنفۃ للزیدی مٹ

آپ امام بن حارثیؓ (۶۵۶ھ) کے استاد حضرت یحییٰ بن بکرؓ (۶۲۱ھ) کے استاد ہیں صحیح بخاری کے روایات میں سے ہیں۔ آپ کی جلالت علم اور ثقاہت پر علماء کا اجماع ہے۔ آپ بھی حضرت امام ابوحنیفہؓ کے مذہب پر فتویٰ دیتے تھے اور آپ کے شاگرد تھے حضرت علامہ بدرا الدین عینیؓ (۸۵۵ھ) شیخ الاسلام ذکر یا انصاریؓ سے روایت کرتے ہیں کہ:-

کان الیث اماماً بکیراً مجمعاً علی جلالته و ثقہته و کرمہ و کلن علی

مذهب الامام ابی حنیفہ قاله القاضی ابن خلکان بـ

ترجمہ حضرت لیثؓ بڑے امام تھے۔ آپ کی جلالت، ثقاہت اور روزگاری مجمع علیہ ہے۔ آپ امام ابوحنیفہؓ کے مذہب پر تھے۔ قاضی ابن خلکانؓ نے ایسا ہی کہا ہے۔

زواب صدیق حسن خاںؓ لکھتے ہیں :-

وَعَنْ حُنَفَىٰ مَذْهَبٌ بُوْدَ وَقَنَّاَيَ مَصْرَادَاشْتَ .

ترجمہ۔ آپ حنفی مذہب کے تھے مصر کی قضاۓ آپ ہی کے سپرد مختی۔

حضرت امام زوہریؓ (۷۶۹ھ) لکھتے ہیں :-

آپ مهر کے سب سے بڑے منتقی تھے۔

آپ حضرت امام البریسفؓ کے بھی شاگرد تھے عبد الدربن و سہبؓ کہتے ہیں۔

احبیف اللیث عن یعقوب عن النعمان عن موسیٰ بن ابی عائشہ عن

عبد اللہ بن شداد عن جابر بن عبد اللہ ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم

قال من كان له امام فقراءة الهمام قرأة له۔

ترجمہ۔ مجھے لیث بن معبدؓ نے امام البریسفؓ سے انہوں نے امام ابوحنیفہؓ سے

انہوں نے موسیٰ بن ابی عائشہؓ سے انہوں نے عبد الدربن شدادؓ سے انہوں

نے حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے انہوں نے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ روایت کی ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس کا امام ہوتا امام کا پڑھنا اس کا ہی پڑھنا ہے۔

## محمدین فقہاء کو اپنے سے آگے رکھتے تھے

سابقہ بیانات سے پتہ چلتا ہے کہ ان دونوں محمدین اور فقہاء میں کوئی خاص فاصلہ نہ تھا ان میں کسی قسم کا کرنی کچھ اور تھا۔ وزن طبقے ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ چلتے تھے۔ حضرت محمدین اپنے آپ کو حامل فقة سمجھتے اور فقہاء کو اپنے سے آگے کے درجے میں رکھتے۔ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد رب حامل فقہہ و عنین فقیہ ہر وقت ان کے پیش نظر مخاکد راوی حدیث ہونا اور بات ہے۔

① دیکھئے حضرت علامہ شعبیؒ (۱۰۰۰ھ) کس انکساری سے کہتے ہیں:-  
انالسان بالفقهاء ولكننا سمعنا الحديث فـ وـ نـيـاهـ الـ فـقـهـاءـ

ترجمہ ہم فقہاء نہیں ہیں ہم حدیث سنتے ہیں اور آگے بیان کر دیتے ہیں۔  
② حضرت اعمشؓ (۷۸۸ھ) کس عظیم درجہ کے محدث ہیں۔ مگر دیکھئے آپ فقہاء کی کتنی قدر کرتے تھے:-

يـ اـ مـعـ شـ الرـ فـقـهـاءـ اـ نـتـمـ الـ اـ طـبـاءـ وـ نـخـ مـيـادـ لـةـ

ترجمہ۔ اے گروہ فقہاء طبیب تم ہو، ہم تو صرف دوائیں لگاتے بلیتے ہیں۔  
③ حضرت امام سفیان الثوریؓ (۱۶۱ھ) کس درجے کے محدث ہیں۔ یہ علامہ ذہبیؓ سے حلوم کیجئے۔ آپ نامور فقیہ اور سید المذاہط میں۔ آپ سے عبد اللہ بن مبارکؓ یحییی العطانؓ ابن دہبؓ و کیعؓ اور دوسرے بہت سے لوگوں نے علم حدیث حاصل کیا۔ امامؓ

یحییٰ بن معین اور محمد شین کی ایک جماعت نے اپ کو امیر المؤمنین فی الحدیث خطاب دیا ہے عبد اللہ بن مبارک فرماتے ہیں میں نے ایک نہار ایک شیوخ سے علم حاصل کیا۔ ان میں ایک بھی سفیان ثوریؓ سے افضل نہیں پایا۔

اپ فتنہ کیا مقام دیتے ہیں یہ ان سے سنئے:-  
لوان فقیہاً علی راس جبل لكان هر الجماعة

ترجمہ ایک نقہ جانے والا سپاٹ کی چوٹی پر بیٹھا ہو تو وہ اکیلا ایک ٹری طاقت ہے  
محمد شین نے عمران المقری اور حضرت حسن بصریؓ (۱۰۰ھ) کا ایک مکالمہ نقل کیا ہے پہنچے

عمران نے کہا:-

لیس هكذا يقول الفقهاء - لیعنی فقیہا اس طرح نہیں کہتے۔

(۴) اس پر حضرت حسن بصریؓ نے کہا:-  
ویحک و رأیت انت فقیہا۔

ترجمہ تیری بربادی کیا تو نے کبھی کوئی فتنہ دیکھا ہے؟  
اس سے پتہ چلتا ہے کہ اس دور میں فقیہا کتنی عزت سے دیکھے جاتے تھے۔

(۵) حضرت ابن شہبازہریؓ (۱۲۷ھ) کس مرتبے کے محدث ہیں یہ بات کسی بھی صاحب علم سے منع نہیں، اپ کا یہ ارشاد ملا حظہ فرمائے:-

ماعبد الله بمثل الفتنه

ترجمہ اللہ کی عبادت کا بہترین پرایہ دین میں نفقہ ہے۔

(۶) حضرت امام وکیع بن الجراحؓ (۱۹۰ھ) لکھتے ہیں:-

حدیث یتداله الفقہاء خیں من ان یتداله الشیخ

بلہ تذکرۃ الحفاظ جلد اص۱۸ اردو گہ شرح السنۃ جلد اص۱۹ کے سنن داری جلد اص۱۹ گہ شرح السنۃ

البغی جلد اص۱۹ گہ معرفت علوم الحدیث ص۱

## محمدین فقہ کے ساتے میں علمی ترقی کرتے رہے

① حضرت امام مالک (۴۹۰ھ) اپنے موطا میں جیساں ان لوگوں کا ذکر کرتے ہیں جن کی پیروی است  
میں جاری ہبھی تو وہاں آپ ان اہل علم کے لیے یہ الفاظ اختیار کرتے ہیں :-

انہ لم یر احدا من اهل العلم والفقہ بصیرہما۔

ترجمہ:- آپ نے اہل علم فقہاء سے کسی کو یہ روزے رکھتے نہیں رکھتا۔

② حضرت امام احمد بن مسلم (۴۲۰ھ) کے پاس ۱۹۸ھ میں کچھ محمدین مسجد خیف میں آئے آپ  
نے انہیں فقہ کی تعلیم پر آمادہ کیا۔ وہاں آپ حج کے مسائل پر فتویٰ دیتے رہے تھے۔ اس سے پہلے  
پڑتا ہے کہ محمدین کے ہاں فقہ اور پنجے درجے کا علم شمارہ رہتا تھا۔ بلکہ اس سے حدیث کی بھی صحیح  
معرفت ملتی تھی۔ شیخ محمد بن عبد الرحمن بندجہ میں لکھتے ہیں :-

جاء عاصحاء اصحاب الحديث فجعل يعلمهم الفقه والحديث ويفتخ الناس

فـ المـاسـكـ.

ترجمہ:- آپ کے ساتھ اصحاب الحديث آتے اور آپ انہیں فقہ اور معرفت مدد  
کی تعلیم دیتے اور آپ مسائل حج میں فتویٰ دے صادر فرماتے۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ فقہاء حضرت نے ہمیشہ محمدین کی سرپرستی کی ہے۔

③ حضرت امام بخاری (۷۲۵ھ) صحابہ کرام میں بھی اور پنجے درجے کے لوگ انہی کو رکھتے ہیں  
جر فقہاء تھے :-

فـ لـمـ اـجـمـعـواـجـاءـهـمـ رـسـوـلـ اللـهـ فـقـالـ ماـكـانـ حـدـيـثـ بـلـغـنـيـ عـنـكـمـ قـالـ لـهـ

فـقـهـاءـهـمـ اـمـاـ زـوـدـواـ رـاـيـاـ يـاـ رـسـوـلـ اللـهـ فـلـمـ يـقـولـواـ شـيـاءـ دـوـاـدـ الـخـارـيـ

عـنـ اـنـشـ بـنـ مـالـكـ.

---

لـهـ مـوـطـاـ اـمـامـ مـالـكـ مـنـاـ ۱۰۰ـ مـصـرـ ۳ـ تـالـيـفـاتـ شـيـخـ مـوـضـيـعـ بـنـ عـبدـ الرـهـابـ صـلـاـ ۲۵۰ـ ۳ـ صـيـحـ بـخـارـيـ عـبدـ الرـهـابـ صـلـاـ ۲۵۰ـ

قال میعین بن سعید الانصاری ما در رکت فقہاء ارضنا الا یسلموں فی  
کل اثنتین من النهار۔<sup>۵</sup>

ترجمہ: یہ منے اپنے بلا د کے فقہاء کو اسی پر پایا ہے کہ وہ ہر دو رکت کے باین  
تشہد کرتے تھے۔

(۷) حضرت امام مسلم (۴۲۱ھ) ابو عبید سے حدیث روایت کرتے اس کے فقیہ ہوئے سے اپنی  
روایت میں قوت لاتے ہیں:-

قال حدثی ابو عبید و كان من القراء داہل الفقه۔<sup>۶</sup>

(۸) امام البرداور (۵۲۰ھ) اپنی سنن میں نقل کرتے ہیں:-  
نکحی فقہاء اهل مکہ۔<sup>۷</sup>

(۹) امام ترمذی (۲۹۰ھ) کو لیجئے باب الرخصة فی الاقعاء میں لکھتے ہیں :-  
وقد ذهب بعض اهل العلم الى هذالحادیث من اصحاب النبي صلی الله  
علیہ وسلم لا يرون بالاقعاء بأساً وهو قول بعض اهل مکہ من  
اہل العلم والفقہ۔<sup>۸</sup>

ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:-

قال ععن بن الخطاب لا يبيح في سوقنا الا من تفقه في الدين رواه الترمذی  
في فضل الصلوة على النبي۔<sup>۹</sup>

ایک اور جگہ پر ہے:-

و كذلك قال الفقيهاء وهم اعلم معاذن الحدیث بل

ترجمہ: اور اسی طرح فقہاء کہتے ہیں اور وہ حدیث کو بہتر جاننے والے ہیں۔

۱۔ مجموع بخاری جلد ام ۵۵۱ ۲۔ مجموع مسلم جلد ام ۲۵۰ ۳۔ سنن ابی داؤد جلد ام ۲۵۰ ۴۔ جامع ترمذی جلد اص  
۵۔ ایضاً جلد اص ۶۔ جامع ترمذی جلد اص باب غسل متیت

وقال بعض أهل العلم من فقهاء المتابعين منه المحسن البصري و  
ابراهيم الخقى دعطا ابن الجب رياح بله  
عن سفيان الثورى قال فقهاءنا .<sup>ج</sup>

(۷) امام ثانى (۲۰۰ھ) کتاب الغنائم میں ایک یہ فقرہ بھی لکھ گئے ہیں۔  
ویطی منه عن رای من فیہ غناء و منفعة لاهل الاسلام ومن اهل الحديث  
والعلم والفقہ والقرآن <sup>ب</sup>

پہلا درجہ اہل حدیث کا ہے اس سے مراد تعلق حدیث کرنے والے میں پھر اہل علم کا اس سے  
مراد حدیث سمجھنے والے میں پھر اہل فقہ کا اس سے مراد حدیث کی قابلیت رکھنے والے اور پھر  
سب پر قرآن کا درجہ ہے۔

(۸) فتحار مدینہ میں الہازماد (۱۳۱ھ) مشہور علیٰ شخصیت ہیں۔ آپ جب کبھی فتحار کی بات لیتے  
 تو فرماتے کہ ان سب سے آگے جانے کی کوئی راہ نہیں ان پر بات ختم ہوتی ہے۔ امام ہبھی سن کرنا  
میں ان سے متعلق نقل کرتے لکھتے ہیں :-

عن الفقهاء الذين ينتهي إلى قولهم من اهل المدينة. <sup>ج</sup>

(۹) امام ابن ماجہ کے ہاں بھی علم اور قرآن سیکھنا بغیر فرق کے نہیں ہے۔ آپ اپنی سنن باب  
ذہاب القرآن والعلم میں حضرت زید بن لبید سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت نے آپ کو کہا۔  
ان حکمت لاراک من افقہ الرجل بالمدينة. <sup>ب</sup>

یعنی قرآن کا باقی رہنا صرف اس کے پڑھنے پڑھانے سے نہیں یہ فرق ہے۔ جتنا  
کوئی فقیہ ہو گا اتنا ہی وہ علم قرآن کا محسوس ہو گا۔

حدیث کی اور کتابوں میں بھی فتویٰ کی ہی سربراہی ہے۔ المصنف عبد الرزاق (۶۱۱ھ) المصنف ابن ابی شیبہ (۲۴۵ھ) سفن دار می ر ۲۴۵ھ) مسند ابی عیال (۲۰۰ھ) اور المسند رک لخاکم ر ۲۴۵ھ) میں اس قسم کی متعدد جزئیات ملیں گی جن سے پتہ چلتا ہے کہ محدثین اور فقہاء کبھی ایک دوسرے سے جدا نہیں رہتے محدثین زیادہ تر روایات نقل کرتے ہیں اور فقہاء انہیں اپنی طرح سمجھ پاتے ہیں اور پھر ان میں بھی کوئی عام فہرست ہوتے ہیں اور کوئی افتہ — زیادہ افتہ تک پہنچ جاتے تو ایک بڑا کام ہو گیا۔

حضرت امام بن حاری کے سامنے سوال آتے کہ کیا حامم میں قرآن پڑھ سکتا ہے اور بغیر خدوں اس کی آیات لکھ سکتا ہے۔ مردہ پرندے کے پر پاک ہیں یا نہ ؟ اپ کے پاس ان سوال پر احادیث موجود نہ تھیں۔ اپ نے ان میں حضرت امام نجاشی (۶۹۶ھ) اور امام حماد بن ابی سلیمان (۱۲۰ھ) کے اقوال پر فحیضے کیے اور بلا طلب دلیل ان مجتبیین کی تعلیم کی۔

عَنْ أَبْرَاهِيمَ لَا يَأْسُ بِالْقِرَاءَةِ فِي الْحَاجَةِ وَبِكَتْبِ السَّالَةِ عَلَى عِنْدِ وَضُوعِ

دَقَالْ حِمَادُ عَنْ أَبْرَاهِيمَ أَنَّ كَانَ عَلَيْهِ اذْارُ فَسْلُمٍ

بِحَرَاجَةِ مَكَّةَ أَبْرَاهِيمَ لَكَتَّبَهُ مِنْ

قَالْ حِمَادُ لَا يَأْسُ بِرِيشِ الْمَيْتَةِ

أَوْ بِحَرَاجَةِ مَكَّةَ أَبْرَاهِيمَ لَكَتَّبَهُ مِنْ

قَالْ حِمَادُ لِلْأَخْرَسِ وَالْأَصْمَمِ أَنَّ قَالَ بِرَأْسِهِ جَازَ بَعْدَ

یہ حماد بن ابی سلیمان کون ہیں ؟ امام ابوحنیفہ (۱۵۰ھ) اور سعیان الشدی (۱۶۱ھ) کے اشادہ — امام ابوحنیفہ دارالعلوم کو فرمیں انہی کے جانشین تھے جب امام بن حاری جیسے محدث جلیل بھی ان فقہاء کے اقوال سے صحیح بن حاری کی تکمیل کرتے ہیں تو ان نادلیں پر تعجب ہے جو ہر جگہ کہتے پھر تکے ہیں کہ ہمیں قرآن اور حدیث کے بعد اور کسی پتیر کی ضرورت نہیں وہ اس بات کو نہیں سمجھتے کہ فتویٰ کے بغیر درین مکمل نہیں ہوتا۔

لِمَ صَحِحَّ بَنْ حَارِيٌّ بَلْدًا مَذَّا سَلَهُ إِلَيْهَا جَلَدًا ۲۹۷

- ترجمہ۔ حدیث فقہا کے باخدا گئے اس سے بہتر ہے کہ وہ شیخ الحدیث کے ہاتھ گئے۔
- ⑦ مشہور محدث ابن ابی شیبہؓ (۲۵۵ھ) تاویل الاعدیث میں فقہا کو ہی عالم سمجھتے ہیں۔ آپ نے المصنف میں یہ باب باندھا ہے:-
- ما حفظت فیمن عبر من الفقهاء
- ترجمہ۔ جو فقہا سمجھے گئے ہیں میں نے ان سے کیا کچھ لیا ہے۔
- ⑧ حضرت امام ترمذیؓ (۴۹۸ھ) فقہ کی خلقت کا اقرار ان الفاظ میں کرتے ہیں:-
- وَكَذَلِكَ قَالَ الْفُقَهَاءُ وَهُمَا عَلَمُ بِعَافِيَةِ الْحَدِيثِ
- ترجمہ۔ اور اسی طرح فقہا نے کہا ہے اور وہ حدیث کے معنوں کو زیادہ بہتر جاننے والے ہیں۔
- ⑨ امام ابو داؤدؓ (۴۷۵ھ) کو دیکھئے کس شرح صدر سے امام ابوحنیفہؓ کے بارے میں ذکر تھے ہیں:-
- رَحْمَ اللَّهِ أَبَا حَنِيفَةَ كَانَ أَمَّاً كَمَ
- ترجمہ۔ اللئن ای ابوحنیفہ پر رحم فرماتے آپ بنے شک امام متعہ۔
- ⑩ حضرت عبدالرحمن ابن ابی حمزہؓ (۵۹۵ھ) محدث عین کو کون نہیں نہیں جانتا۔ آپ فقہا کو کیا تعامد دیتے ہیں۔ بلا خطر کہجئے:-
- أَعْلَمُ أَنَّ فِي الْحَدِيثِ دَقَائِقُ وَآفَاتٌ لَا يُعْرِفُهَا إِلَّا الْعُلَمَاءُ الْفُقَهَاءُ
- ترجمہ جان لو کہ حدیث میں کئی بار کیاں اور پھر یہ گیاں لیٹھی میں جنہیں وہ علماء ہی کیا پہچان سکتے ہیں جو فقہا ہوں۔
- ⑪ علامہ مافظ ابن حجر عسقلانیؓ (۸۵۲ھ) کی محدثانہ شان کس سے چھپی ہوگی۔ آپ بھی فقہا کو یہی اوپنچا مقام دیتے ہیں۔

۱۔ المصنف جلد ۶ ص ۱۸۳۔ ۲۔ جامع ترمذی جلد ۱ ص ۶۱۔ ۳۔ الانتصار ص۔ ۷۳۔ ۴۔ مذکور جلد ۵ ص ۱۶۱۔  
۵۔ وفع شہر الشیعہ ص ۲۶

فَإِنْ عَلِمَ الْحَلَالَ وَالْحَرَامَ اتَّهَى بِلِقَاءَ مِنَ الْفَقَهَاءِ

ترجمہ حلال و حرام کا علم فقہار ہی سے لیا جاسکتا ہے۔

حضرت امام ابن ماجہ (۲۸۲) اور امام دارمی (۲۵۵) دونوں حضرات امام احمدؓ کے مذہب پر چلتے تھے (دیکھئے الاضاف ص) اور فقیہ کے ساتے میں جیسا ان کے ہاں عیب نہ سمجھا جاتا تھا۔ یہ دونوں امام حدیث تھے مگر ضبل مذہب رکھتے تھے محدث ہزا انہیں کسی امام فقہ کی پیری سے نہ روکتا تھا۔

امام عبد الرحمن بن نباتی (۲۰۴) کو یحییے انہوں نے مناسک حج پر فقہ کی ایک کتاب لکھی ہے۔ یہ انہوں نے امام شافعیؓ کے مذہب پر ترتیب دی ہے۔ نواب صدیق حسن خاںؒ نے بھی آپ کر شافعی المذہب لکھا ہے۔

امام البیعت الطحاویؓ (۲۲۱) نے معانی الاثار اور شکل الاثار جیسی عظیم کتابیں حدیث پر لکھی ہیں۔ مگر آپ حنفی المذہب تھے (دیکھئے لسان المیزان جلد اٹھ) مولانا مبارک پوریؓ لکھتے ہیں آپ حنفی تھے۔ (دیکھئے مقدمہ تختۃ الاحدزی ص۱۹) آپ کئی مقامات پر حضرت امام البیعتؓ سے اختلاف بھی کرتے ہیں۔ آپ جب تدبی فی المسائل تھے اتنے ہر سے محدث ہو کر طرح امام البیعتؓ کے ساتے میں چلے ہیں جو حضرت امام بخاریؓ (۲۵۶) بہت سے سائل میں شافعی المذہب ہیں لیکن کئی مقامات پر انہوں نے امام شافعیؓ کی مخالفت بھی کی ہے اور فرقہ حنفی کے مطابق راستے قائم کی ہے اور تحقیق یہ ہے کہ آپ ایک درجے میں محبتد ہیں۔ آپ کی نتے آپ کے تراجم ابواب میں ہے فرقہ کی غلط آپ کے ذہن میں کتنی بھتی اس کا پتہ آپ کی اس روایت سے پلتا ہے جو آپ نے حضرت ابن عباسؓ سے کونوار تبانتیں کی تغیریں نقل کی ہے ۔۔

کونوا حکماء علماء فقهاء۔

ترجمہ تم ہو جاؤ گفت کے حاملین، علم کے جانشین اور فقہ کے خوشہ چاہیں۔

۱۔ فتح البیدار جلد ۱ ص ۱۷ لے ابجد العلم ص ۱۷ سے صحیح بخاری جلد اٹھ

امام ابو داؤد<sup>ر ۴۵۷ھ</sup> مبنی الذہب ہیں اور صحابہ کے اقوال کو ساتھ لے کر پڑتے ہیں۔  
نبی نظر انداز نہیں کرتے۔ مختلف حدیث میں صحابہ کے عمل کو فیصلہ کرنے میں مذہب رکھتے ہیں:-

اذ تارع الخبران عن النبي صلى الله عليه وسلم نظر الی ما عامل به

اصحابہ من بعدہ بل

ترجمہ۔ جب حضور سے کسی موضع پر دو مختلف روایتیں ملیں تو دیکھا جائے گا  
کہ آپ کے صحابہ نے آپ کے بعد کیا عمل کیا ہے۔

## کیا فقیہ احادیث داں بھی ہوتے ہیں۔

حدیث بیان اور حدیث داں دو علیحدہ مفہوم ہیں۔ مگر ضروری نہیں کہ جو حدیث  
بیان کرے وہ حدیث داں بھی ہو۔ آخرت ملی اللہ علیہ وسلم خود اس میں فرق تلاکھے ہیں۔  
رب حامل فقہ عنیر فقیہ بل

ہاں فقیہ احادیث داں ضرور ہوتے ہیں حدیث نہ جاننے والا کیسے فقیہ بن سکتا ہے۔  
صاحبہ باریہ (۴۹۲ھ) سی کولیں، حافظ جمال الدین زمیعی<sup>ر ۴۶۲ھ</sup> جیسے علیل التدریج حدیث  
ان کی روایات تلاش کرتے کرتے تھک جاتے ہیں۔ حافظ ابن حجر عسقلانی<sup>ر ۴۸۵ھ</sup> کی عجبہ سپر  
انداز ہوتے ہیں اور اقرار کرتے ہیں کہ یہ حدیث مجھے نہیں مل سکی۔ معلوم نہیں صاحب ہایہ  
نے کہاں سے لی ہے۔

علام ملا و الدین<sup>ر</sup> صاحب در غمار<sup>ر ۴۸۰ھ</sup> کس درجے کے اوسچے فقیہ میں۔ مگر دیکھئے وہ  
ساتھ ساتھ صحیح سخاری کے شارح بھی ہیں۔ علام عسینی<sup>ر ۴۵۵ھ</sup> جمال ہایہ کے شارح ہیں وہیں  
صحیح سخاری کے شارح کی حیثیت سے بھی معروف و مشہور ہیں۔ علام رضا شامی<sup>ر ۴۸۵ھ</sup> صاحب  
در غمار کے بارے میں لکھتے ہیں:-

---

سلیمان بن ابی داؤد علیہ السلام<sup>ر</sup> کے روایات الشافعی

وله نعلیقہ علی صیحہ البخاری تبلغ خوٹلاشین کر اسا و علی

تفہیر البیضاوی

تربہ بہ. اپ کی صحیح بخاری پر تعلیقات میں جتنیش اجزاء میں ہیں اور تفسیر سیفیادی پر بھی اپ کے حوالی ہیں.

### حدیث اور فقہ میں محل خطر کہاں ہے؟

- ① فقہ کی عبارت حدیث کی نسبت زیادہ سلیں ہوتی ہے۔
- ② فقہ اپنے موضوع میں تدریجی مراحل سے نہیں گزری. حدیث اپنے موضوع میں تدریجی مراحل سے گزری ہے اور اس نے ۲۴ سال میں تکمیل پائی ہے۔
- ③ حدیث میں ناسخ و منسوخ کی بحث چلتی ہے لیکن فقہ میں کوئی ناسخ و منسوخ کے فاصلے نہیں۔
- ④ حدیث میں غلطی لائق درگزرنہیں، فقہ میں نادرست احتیاہ پر بھی ایک اجر کا وعدہ ہے اس صورت حال میں اپ خود اندازہ کر سکتے ہیں کہ حدیث اور فقہ میں محل خطر کہاں ہے فقہ کے آزاد مطالعہ میں خطرے کم ہیں جب کہ حدیث کے آزاد مطالعے میں خطرے زیادہ ہیں علماء نے فہرست میں تو محنت کی ہے اور اس عنوان پر کتابیں لکھی ہیں لیکن سنۃ الفقہ کا عنوان کہیں نظر سے نہ گزرا ہو گا۔

حضرت سفیان بن عینیہؓ (۱۹۸ھ) کس پائے کے حدیث ہیں اسے حافظہ ہبیؓ کی زبانی سُئیتے:

آپ امام، مجتہد، حافظ حدیث، و سیع العلم اور علیل القدر انسان ساختے۔ (امام شافعیؓ)

فرماتے ہیں کہ اگر امام مالکؓ اور سفیان بن عینیہؓ نہ ہرتے تو جماز سے علم حدیث

نہ تم ہو جاتا۔ امام عبد الرحمن مہدیؓ فرماتے ہیں کہ ابن عینیہؓ اہل جماز کی حدیث سب

دو گوں سے زیادہ جانتے ہیں۔ امام ترمذیؓ کہتے ہیں کہ میں نے امام بخاریؓ سے

مُنَّا ہے فراتے تھے ابن عینیہ حماد بن زید سے بڑے حافظ حدیث ہیں۔  
امام احمد فراتے ہیں میں نے ان سے زیادہ حدیث کا جانشناز الائکوئی نہیں ملکھا۔  
آپ حضرت امام سخاری (۲۵۶ھ) اور حضرت امام مسلم (۲۶۱ھ) دونوں کے استاد  
ہیں فرماتے ہیں :-

اللَّهُدْدِيْتُ مُضْلَلَةُ الْفُقَهَاءِ

ترجمہ حدیث میں بہبک جانے کی بہت راہیں ہیں مگر فتحہما کے لیے یخطرہ نہیں۔  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے علیل القدر صحابی حضرت عبد اللہ بن سعیدؓ بھی فراتے ہیں۔  
ماانت بمحبیت قوماً حديثاً لاستبلغه عولهم لا كان لبعضهم فتنۃ۔  
ترجمہ تم کسی قوم کے پاس رکیٰ حدیث بیان کرو جوان کی سمجھے سے بالا ہو تو وہ  
ان میں سے بعض کے لیے ضمرو نقنز بن جائے گی۔

بعض کے لیے کیروں کہا؛ وہ ان سب کے لیے جو اسے سمجھتے ہوں نقنز کیوں نہ بننے کی؟  
یہ اس لیے کہ ہر سکتا ہے کہ وہ بعض اس پر براہ راست عمل نہ کریں۔ وہ فتحہ کے ساتے میں چلنے والے  
ہوں اور کسی فقیہ کی پیروی میں وہ اس نقنز سے بچ جائیں۔ اور جو بعض براہ راست عمل بالحدیث کے  
قابل ہوں وہ اس گڑھے میں ہوں گے کسی فقیہ کی رہنمائی میں چلا وہ عیوب سمجھتے ہوں۔

### حضرت عبد اللہ بن سعید پر الازام کے انہوں نے حدیث کو فتنہ کہا ہے

بعض حضرات جو حضرت عبد اللہ بن سعید سے اس لیے نالاضم ہیں کہ وہ نمازوں رکوع کے قوت  
رفع الیدين نذکرتے تھے۔ ان پر یہ الازام لکھاتے ہیں کہ انہوں نے حدیث کو فتنہ کہا ہے۔ نہیں ایسا نہیں  
ہے۔ انہوں نے حدیث کو فتنہ نہیں کہا بلکہ اس شخص کے عمل بالحدیث کو فتنہ کہا ہے جو علم درکھتا ہوا وہ  
جہاں اسے کوئی حدیث ملے وہ اس پر عمل کرنے لگے۔ حضرت عبد اللہ بن سعید سمجھانا چاہتے ہیں کہ

سلہ تذکرۃ الحفاظ جلد اصل ۱۱ اردو ۷ صبح مسلم جلد اصل ۹

اسے فتحہ درجے کے مدارک کی طرف رجوع کرنا چاہیے اور ان سے پوچھے بغیر وہ طاہر حدیث پر عمل پرداز ہو۔ اس میں قبل حضرت سفیان بن عینیہؓ اس کے گمراہ ہونے کا بہت اندیشہ ہے امام شافعیؓ کہتے ہیں امام بالکؓ سے کہا گیا کہ سفیان بن عینیہؓ کے پاس کئی ایسی احادیث ہیں جو آپ کے پاس نہیں۔ آپ نے کہا اگر میں لوگوں کروہ تمام احادیث روایت کر دیں جو میں نے سین تو میں احمد ہوں گا۔ اس کا مطلب یہ ہو گا کہ میں انہیں گمراہ کر رہا ہوں آپ نے فرمایا۔ اُنیٰ ادیان اصلہ معاذن ولقد خرجت من احادیث لوددت اُنیٰ ضربت

بكل حدیث منها سوطا ولراحدث بها۔

ترجمہ بواس صورت میں ان کو گمراہ کرنے والا بذوں کا مجھ سے کئی ایسی احادیث بیان ہو چکی ہیں کہ میں چاہتا ہوں کہ مجھے ایک ایک کے بعد لے ایک کوڑا لگ جاتا اور میں نے انہیں دایت نہ کیا ہوتا۔ آپ کے شاگرد محمد بن عیسیٰ الطیار کے بیان سے امام بالکؓ کے اصول کا پتہ چلتا ہے۔

کل حدیث حمله لک عن النبی لوبیلذك ان احدا من الصحابة فدلله فدعوه۔

## مجتہد علماء کے لیے امام مجتہد کی پریدی ضروری انہیں

مجتہد اپنے سے بُٹے مجتہد کی پریدی کرے، یہ جائز ہے جنہیں عبد اللہ بن سعدؓ کس اونچے درجے کے مجتہد تھے، مگر آپ حضرت عمرؓ کی پریدی میں چلتے تھے، ان کے اجتہاد کے سامنے اپنے اجتہاد کو تھوڑا دیتے تھے، امام ابو یوسفؓ اور امام محمدؓ خود مجتہد تھے مگر زیادہ تر حضرت امام ابو حیینؓ کی پریدی میں چلتے تھے، یہ جائز ہے لیکن اگر کوئی ایسا نہ کرے تو ہم اسے ملزم نہ کر دیں گے۔

قاسم بن محمد الاندلسی القرطبیؓ (۴۲۶ھ) حضرت امام شافعیؓ کے پرید تھے جب فقیر میں مہارت حاصل کر لی اور امامت اور اجتہاد کے منصب پر فائز ہوئے تو تقلید تھوڑا دی، لوگوں کو امام شافعیؓ سے ٹھلنے کے لیے کتاب الاصلاح فی الرد علی المعتدین لکھی، حضرت علامہ محمد بن جریر الطبریؓ (۴۰۱ھ)

سلہ ترتیب المدارک ملکہ احمدؓ لے الغفتیہ والستفی للخطیب ملکہ احمدؓ

بھی شافعی المذہب تھے اپنے اجتہاد کے دائروں میں قدم رکھا تو کسی ناص سلک کی تقیدی سے کناروں کش ہو گئے لیکن اس سے یہ نتیجہ نہیں نکلا جا سکتا کہ غیر مجتبہ بھی کسی امام مجتبہ کی پیری سے نکلنے کا نجائزہ ہے کیونکہ اندریش ہے کہ ظاہر حدیث پر عمل کرنے اس کے لیے فتنہ بن جائے۔

حدیث علم کا خزانہ ہے اور کھرمنہل ہے۔ فتنہ اس کے کھرمانہل ہے اور غلط آلات سے بچانے کی علمی صفائحہ ہے۔ حدیث اور فتنہ میں تواویں درجہ حدیث کا ہے بگر محمد بنین اور فقہاء میں فہماں پہلے ہیں اور لبقہ امام ترمذیؓ وہ حدیث کے معنی سمجھنے میں محمد بنین سے آگئے نکل گئے ہیں۔

سامنہ ہم یہ بات علمی و درجہ العصیرت کی جا سکتی کہ محمد بنین اور فقہاء میں کوئی علمی، لکھی اور اعتقادی فاصلہ نہیں۔ تاریخ میں ہر دو طبقے ساختہ ساختھ پڑے ہیں۔ ابن حزم ظاہری کے بعد آٹھ سو سال تک کسی نے فتنہ کی مذورت کا انکار نہیں کیا۔ پہلا شخص جس نے برش اندیا میں فتنہ کے خلاف آزاد احمدانی وہ ہری چند کھتری متحا جو پہلے ہندو تھا اور معلوم نہیں کہ ارادے سے سملاؤں میں گھس آیا تھا۔ فقہاء اور محمد بنین پوری تاریخ اسلام میں ساختہ ساختھ پڑے ہیں علم میں دونوں سے استناد رہے تو انسان بھکتا نہیں۔ درجنہ بلا فرقہ جانے مطالعہ حدیث میں خطرے ہی خطرے ہیں۔

امام ابن وہبؓ امام مالکؓ کے عیلی القدر شاگرد ہیں کیا پتہ کی بات کہہ گئے۔  
کل صاحب حدیث لیں لہ امام فی الفقه ضال ولو لان الله العذرنا بمالک والله لضللتا۔

ترجمہ۔ ہر امیریت جو فتنہ میں کسی امام کا پیروز نہیں رہتے سے بھکرا ہوا ہے اور اگر اسرائیل میں امام مالک اور ابیث بن سعید صری کے ذریعہ اس مشکل سے دنکالتے تو ہم بھکر بھی جاتے۔

امام ابن تیمیہؓ گہری ابصیرت سے فضیلت فرماتے ہیں:-

آیا کہ ان تکلم فی مسئلہ لیں لک فیہا امام۔ تھ۔

ترجمہ۔ بذردار! اس سے بچنا کہ تم کوئی مسئلہ تباہ اور اس میں متها را کہ فی پیشہ و نہ ہو۔ کئی ایسی احادیث بھی ہیں جن پر دلیل نہیں دیا سکتا۔ امام سیفیان الشوریؓ (۶۲۱ھ) فرماتے ہیں:-

قد جعلت احادیث لا یؤخذ بها۔ تھ۔

## بوجتہد نہیں وہ اجتہادی مسائل میں تقید کرے

بُرکیش خس محبہد درجے کا ہر یہ عادۃ محال ہے اس سے دوسرے سب کام رک جائیں گے  
اور یہ فطرت کے خلاف ہے بخش شقیط لکھتے ہیں :-

ولو كلف الناس كلامهم الاجتہاد و ان يکفوا علماء فضلاء اضعات صالح  
العباد و تعطلت السنن والمتاجر و كان الناس كلهم علماء مجتہدین و  
هذا مما لا سبيل اليه شرعاً والتذر قد منع من وقوعه۔<sup>۱</sup>

ترجمہ۔ اگر لوگ سب کے سب اجتہاد کے مختلف نصیحتے جائیں اور یہ کہ وہ سب  
عالم فاضل بنی ترس سے تمام صالح عباد جاتی رہیں گی اور فتاوی عمل و رکاوات  
کی منڈی یا سرد پڑ جائیں گی اور سب لوگ اس محبہد ہی ہوں گے اس کا نہ شرع تقاضا  
کرتی ہے اور قضاۓ قدر لے ایسا ہونے بھی نہیں دیا۔

قرآن پاک میں صرف ایک طبقے کو محبہد بننے کے لیے کہا گیا ہے۔ اس کا تقاضا ہے کہ باقی  
سب لوگ ان کی تعلیم کریں۔

فَلَوْلَا نَفِرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ .....

وَهُذَا اَقْلِيدٌ مِنْهُمُ الْعُلَمَاءُ۔<sup>۲</sup>

ترجمہ۔ یہ جو اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ہر طبقے سے کچھ لوگ دین میں فتنہ کی  
تعییم کے لیے نکلیں یہ ان طبقوں کی طرف سے ان اہل علم کی تقید ہے۔  
یعنی جب وہ فتنہ کی تعلیم لے کر آئیں تو پھر اپنی قوم کو اللہ کے خوف سے ڈرایں اور انہیں  
شریعت کے احکام بتاییں۔

## حقیقتُ الفقہ

الحمد لله وسلام علی عبادہ الذین اصطفی اما بعد :

قرآن کریم میں فقہ کا کیا مقام ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے کیا ہمیت دی ہے۔ یہ آیات اور احادیث آپ دیکھ آئے ہیں۔ صحابہ کرام اور تابعین غلطہم نے اسے کس نظر سے دیکھا۔ یہ بات بھی آپ سے ڈھکی تھیں نہیں۔ اب یہ بات جاننے کی ضرورت ہے کہ کتاب و سنت میں فقہ کی حقیقت کیا ہے اور کس طرح فقہ کتاب و سنت کے ساتھ پہنچتی ہے۔ فقہ کی حقیقت معلوم کرنا اس کی جزئیات کی تلاش نہیں۔ یہ اس جماعت کو جانتا ہے جس سے فقہاء نے کتاب و سنت کے بیہداہتے باعث کے گرد اجتہاد کی آسیاری کی ہے شہاب الدین ہبہر دی<sup>(۲۶۲ ص)</sup> لکھتے ہیں :-

علماء تفسیر و ائمہ حدیث اور فقہاء اسلام نے اپنے اپنے علم سے کتاب و سنت کا احاطہ کیا اور ان سے احکام کا استنباط کیا اور حادث نزہہ نو کو نصوص الہیہ کی اصل کی جانب راجح کیا۔ پیدا ہونے والے مسائل اور معاملات کو اپنے تفہیم اور علم کی بدولت نصوص الہیہ کی طرف راجح کیا اور اس سے ان مسائل و معاملات کے فصیلے کیے۔

الله تعالیٰ نے ان علماء کے ذریعے دین کی حمایت اور خانہ نت فرمائی۔ علماء تفسیر کے اس باب دریافت کرتے علم تاویل سے روشناس کرایا اور لغتِ عرب کے طریقوں سے واقف کرایا۔ صرف وسخ کے عبارات و غرائب بیان کیے۔ فضیل قرآنی کے اصول قراءۃ سبعہ اور اس کے اختلاف کے اباب وجہہ بیان کیے اور ان علماء تفسیر نے ان ہوڑو گات پر بہت سی تفہیف پیش کیں۔ علماء کرام کی ان کاوشوں سے امت مسلمہ پر علوم قرآنی بہت وسیع اور

کشادہ ہو گئے۔ یہ خدماتِ تر عملاء فن تفسیر کی بحثیں اور دوسری طرف المَدِحیث لے احادیث صحیح و حسن میں تحریز کی راس کا ایک معیار مقرر کیا، اور راویان حديث کی چھان بین اور ان کے حالات سے آگاہی حاصل کر کے فن اسماہ الاجمال کی تدوین کی اور اس فن میں یکتائے زمانہ شمار کیے گئے (کہ ان سے قبل کسی قوم میں یہ کام نہیں ہوا تھا) اور انہوں نے جرح و تعذیل کے اصول و ضعف کر کے احادیث پر (صحبت و عدم صحبت) کے حکم لگاتے تاکہ صحیح و ستم میں تحریز ہو سکے اور کچھ دراست میں امتیاز کیا جاسکے اور اس طرح روایت اور سنہ حدیث کا طریقہ (تحفظ سنت کے لیے) مصون و محفوظ رہے۔

## فقہاءِ اسلام کا دائرہ عمل

نقیہان نظام نے اس امر میں کوشش شروع کی کہ احکامِ الہی اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے احکام کا استنباط کریں۔ مسائل کی تفریغ کی جاتے اور تعذیل کی معرفت حاصل کی جاتے ریغیٰ ہتھی مسائل کو کس طرح اخذ کیا جاتے۔ ان کی فرع کی کیا صورت نکالی جاتے اور تعذیل مسائل کی کیا صورت رکھی جاتے تاکہ فروع کو اصول علمت ہلتے جامد سے ثابت کرنے میں اور فروع کو اصول کی طرف راجح کرنے میں آسانی ہو۔ انہوں نے اس امر میں کوشش کی کرنے مسائل کو نصوص کے احکام سے کامل کریں (جو نت نئے مسائل فہمی پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ ان کو نصوص قرآنی سے کس طرح ثابت کیا جاتے اور اس مسلم میں کون کون سی صورتیں ہو سکتی ہیں جن کے ذریعے ان مسائل کو نصوص سے ثابت کیا جاسکتا ہے) چنانچہ جب ان مسائل پر تتفق اور ان اصول کی تشریح مذکور صفحہ کی گئی تو علم فقه و احکام سے علم اصولی فقة اور علم خلاف پیدا ہوئے۔

اسی علم غلطے علم جدل نکلا، اس سے یہ ثابت ہوا کہ علم اصول دین سب سے زیادہ علم اصول نظر کا ضرورت مند ہے۔ اسی طرح علم فرائض کا تعلق بھی علم فتنے سے ہے اور علم فرائض کے باعث علم حساب اور علم جبر و مقابلہ (الجبرا) وغیرہ کی ضرورت پڑی جب ان علوم پر کتابیں تصنیف کی گئیں تو شریعت اسلامیہ کی خوب ترویج و توسیع ہوئی اور ان کو استواری اور اتحکام حاصل ہوا، دین اسلام جو ایک سچا اور سیدھا دین ہے اور مستقیم اور قائم ہو گیا (ان علوم یعنی تفسیر و حدیث و فتنے سے اس کو ضریب اتحکام حاصل ہوا)، اور بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عندهوں کے لیے جز نظام رشد و ہدایت لے کر تشریف لائے تھے اس کی جڑیں دور دور تک پھیل گئیں اور خوب ہی شاخ در شاخ اور بُرگ آمد ہوا دور دور تک اس کی شاخیں پھیل گئیں۔

### فقہاء کی مختنوں پر آنے والے بھیں

اس وقت تدبیر علماء کی سر زمین سے جس نے ہدایت اور علم کے اب حیات سے بھاصل کی بخوبی عجیب تھیں اور سر زمزما شاداب چلا کر ہیں اور سبزہ دار پیدا ہوئے (علماء کرام نے تفہیف الدین کے جو ہر دکھانے کے اور اپنی تصنیفات متنوعہ سے آغازِ اسلام کو مالا مال کر دیا)، اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:-

انزل من السماء ماءً فصالٍ او ديةً بعذرها۔ (۳۰ الرعد)

ترجمہ، اس نے اسماں سے پانی نازل کیا پھر بہر نکلے رو رخانے اپنے اپنے طرف کے مطابق۔

---

له علم جدل جب قرآن کے حکم سخت ہو جاد لعم بالقی ہی احسن تو اس سے کچھ بخشی اور شریذ ہیں ہوتا۔ یہ علم مناظرہ ہے اور یہ ایک فن ہے جس پر کتابیں لکھی گئیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ پانی علم ہے اور رو دخانے  
(ندی نامے) لوگوں کے دل ہیں۔

## دریائے نور کی ایک جھلک

حضرت ابو بکر واصطی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ «اللہ تعالیٰ نے ایک بڑا موتی پیدا کیا جس بڑا صاف و شفاف تھا۔ پھر اس نے اپنی چشمِ جلال سے اس مرمتی کا لظاہر کیا تب وہ حیا کے مارے پانی پانی ہو گیا اور بہہ نہ کلا۔ پس اس کے بارے میں فرمایا کہ انزل من السماء ماء فسالت او دیہ بعد رہا بت دلوں کو یہ پانی پہنچا اور وہ صاف و شفاف ہو گئے۔ حضرت ابن عطاءؓ فرماتے ہیں کہ انزل من السماء ماء ایک غرب المثل ہے جو اللہ تعالیٰ نے بندے کے لیے فرمائی ہے وہ اس طرح کہ جب سیل آب رو دخالوں سے گزرتی ہے تو ان رو دخالوں میں جس قدر اور جس قسم کی بخاست ہوتی ہے وہ سیل سب کو بہالے جاتی ہے۔ اسی طرح جب نور کا سیلان ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ نے خدا پنے بندوں میں تعمیم فرمایا ہے تو اس سیل نور کے بہاؤ (سیلان) میں نہ کوئی غفتت باقی رہتی ہے اور نہ کوئی نظمت۔ سیل نور سب کو بہا کر لے جاتی ہے۔

انزل من السماء ماء یعنی آثار آسمان سے حصہ نور کا فسالت او دیہ بعد رہا یعنی الزار دلوں میں بہہ نہ کلے بلکہ اس کے حقنا اللہ تعالیٰ نے روزانہ ان کے لیے منسوم کیا تھا۔ فاما النزد فب دھب جفاؓ پس الگرفت (جھاگ) ہے یعنی اس پر باطل کا جھاگ موجود ہے تو جاتا رہے گا، باطل کا جھاگ بہہ جلنے گا، پھر قلب اس طرح روشن اور منور ہو جلتے ہیں کہ ان میں

کی طرح کامل اور کثافت باقی نہیں رہتی۔ واتا ماینفع الناس فیمکث  
فی الارض ناحق اور ناچیز مبت جاتے ہیں اور تحقیقیں باقی رہتی ہیں رجو  
لگوں کو فائدہ نہیں پہنچا تا زین پر نہیں حکمہ رتا۔“

بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ انزل من السماء ماء کے معنی ہیں کہ انواع  
ماقسم کی برکات آسمان سے آتاریں۔ اس صورت میں ہر قلب لے اپنا حصہ  
اور اپنا خصیب لے لیا۔ پھر علمائے تفسیر و حدیث اور فرقہ کے دلوں کے دریا اپنے  
اپنے اندازے سے بہمنسلکے اسی طرح قلب صوفیہ کے رو دخالے چاری  
ہو گئے کہ یہ صوفیہ دنیا پر دھیان لگاتے نہیں بیٹھی ہیں۔ یہ اپنے اندازے  
کے مطابق جماں تقویے کو مضبوطی سے پکڑے ہوئے ہیں اور جس کے بالمن  
میں دنیا کا لوث اور گنگی، دنیا کی محبت، مال و جاہ کی آرزو اور طلب منصب  
و علوٰ مرتبت کی خواہش جاگزیں ہے تو ایسے شخص کے دل کا دریا اپنے حال  
میں روایا ہے (ان تمام کدوں کے ساتھ بہہ رہا ہے) ایسے شخص کے  
ایک جزو صارع عمل تو حاصل کیا تیکن حقائق علوم سے بہہ مند نہیں ہوا اور  
وہ شخص جس نے دنیا کی طرف توجہ نہیں کی اور اسے دنیا کی طرف رغبت  
نہیں ہوئی تو ایسے شخص کی دل کی وادی کشاوہ ہو گئی۔ ایسے دل میں علم کا بانی  
جمع ہوا اور وہ تالاب سے جھیل بن گیا۔

## تفہم اور فقیہ میں فرق

حضرت حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ سے کسی نے کہا کہ فہارنے (اس امر میں)  
ایسا ہی کہا ہے تو آپ نے فرمایا۔ اے شخص تو نے کبھی فقیہ دیکھا بھی ہے؟ فقیہ  
وہ ہے جس کو دنیا کی طرف کبھی رغبت نہ ہو۔ جب صوفیا کے کلام نے علم دست

سے حصہ حاصل کیا اور ان کو اس علم درست نے علم کے ساتھ ساتھ عمل کا فائدہ دیا۔ انہوں نے اس علم داست پر عمل کیا، اور انہوں نے جب ان چیزوں پر عمل کیا جو ان کے علم میں آئیں تو عمل سے بھی ان کو علم دراثت کا فائدہ حاصل ہوا۔ اس طرح وہ تمام علوم میں علماء کے شرکیں ہو گئے اور چونکہ ان کے پاس علماء سے زیادہ علوم میں اس طرح وہ علماء کے شرکیں علم ہی نہیں بلکہ ان سے علم میں ممتاز ہو گئے اور وہ علوم زائد علم دراثت ہیں اور علوم دراثت تفہم میں داخل ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا رشاد ہے۔

فَلَوْلَا نَفِرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ

لِيَتَذَكَّرُوا قَوْمٌ مِمَّا أَذَارُ جَوَالِيهِمْ۔ (پ ۱۲۲ التوبہ)

ترجمہ: پس کمیں نہیں بھلی ان کے ہر فرقے سے ایک جماعت تاکہ تفہم حاصل کریں دین میں اور آنکاہ کریں اور خوف دلائیں اپنی قوم کو جب کہ وہ ان کے پاس والپس آئیں۔

## تفہم فی دین کے معنی

پس انداز یعنی ڈرانافہ سے مستفاد ہوا۔ اور انداز کیا ہے وہ ان لوگوں کا علم کے آپ کے آب ہیات سے زندہ کرنا ہے جو ذرا سے گئے ہیں اور یہ تربیت یعنی زندہ کرنا اس شخص کا ہے جو فتنہ دین ہو۔ اس سے ثابت ہو کہ دین میں تفہم اعلیٰ اور اکمل مرتبہ کا حامل ہے اور یہ علم ایسے عالم کا علم ہے جو دنیا کی طرف راغب اور مأمل نہ ہو۔ اور ایسے متمنی اور پہنچنگار کا جو اپنے علم کے باعث علم مرتبہ نذر کر پہنچتا ہو۔

اس بحث سے یہ ثابت ہوا کہ علم اور ہدایت کا اولین مرجع و موردنہ مرکبات

صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات والا شان ہے۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے علم اور ہدایت ان پر وار دہرنی جس کے باعث ظاہر و باطن میں آپ کو توانائی اور تنونمندی حاصل ہوتی۔ اس توانائی سے دین کو قوت اور توانائی حاصل ہوتی اور دین قریب پت ہو گیا۔

## اصول دین میں اختلاف راستے سے بچنا

دین القیاد (فرمان پذیری) اور خندق یعنی فروتنی اور توانائی کا نام ہے وہ ان دونوں میں مشتمل ہے یعنی دین یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کو اپنے رب کے لیے بے جان اور رشت کرے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

شرع لكم من الدين ما وصى به نوحًا والذى أرجينا اليك وما وصينابه ابراهيم وموسى وعيسى ان افتيموا الدين ولا تتفرقوا فيه۔ ر(۴) الشوری (۱۳۰)

ترجمہ۔ اس نے مہار کے لیے دین میں مرہی راستہ بنادیا جس کے ساتھ ذرح (علیہ السلام) کو فضیحت کی محنتی اور جو کچھ کہ ہم نے مہاری طرف دھی بھی اور جس کے ساتھ ابراہیم و موسیٰ و عیسیٰ (علیہم السلام) کو فضیحت کی کہ دین کو قائم کھو اور کس میں تفرقہ نہ ڈالو۔

دین میں تفرقہ ڈالنے سے اعضاء پر لا غری اور کمزوری غالب ہو جاتی ہے ظاہری شادابی اور لا غری جس سے اعضاء کی ترمودتازگی مراد ہے اس طرح ہے کنفس بھی منقاد و مطیع ہو اور حال بھی اور یہ تازگی اور شادابی اس وقت حاصل ہوتی ہے جب قلب میں تازگی اور توانائی ہو علم سے قلب کا ترمودتازہ ہونا دریا کی مشاہ ہے یعنی جب قلب علم سے تازگی در بر تری حاصل کرتا ہے تو وہ دریا کی

طرحِ رواں بن جاتا ہے۔ اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قلب مبارک علم وہی کے ساتھ ایک بھرمواج بن گیا (موجیں مارتا ہوا سمندر) اور قلب کا یہ بھرمواج آپ کے نفس تک دیکھ ہو گیا اور اس سے جاملاً اور مہیٰ علم و مہیٰ کی تازگی جو قلب شریف پر وارد ہوئی تھی آپ کے نفس شریف پر بھی نہیاں ہو گئی۔ اس وقت آپ کے نفس کے تمام صفات، امن و اخلاق یکسر بدل گئے نفس سے پھریتے تازگی تمام اعضاء اور جوارح میں سرستی کر گئی اور اس وقت یہ تمام اعضاء اور جوارح خوب توانا، ترقی تمازہ اور سیراب و شاداب ہو گئے۔

## بھرمواج سے نکلنے والی نہریں

جب آپ کا قلب منور، نفس شریف اور تمام اعضاء و جوارح اس علم وہی سے خوب شاداب اور ترقی تمازہ ہو گئے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے آپ کو خلق کی طرف سمعرش فرمایا اور آپ امت میں تشریف لائے۔ آپ کے اس قلب شریف کے سامنے جو علوم الہیہ کے پانی سے لہریں مارہ تھا، فہم و فراست کی نہریں آئیں۔ چنانچہ ہر نہر میں آپ کے قلب شریف کے لہریں مارتے ہوئے پانی کا ایک حصہ جو اس کے لفیض کا تھا پہنچا اور وہ اس فہم کی نہر میں داخل ہر کر موبہزن ہو گیا۔ یہی آپ رواں جو آپ کے قلب شریف کے بھرمواج سے نہروں میں پہنچا، فتحہ دین ہے۔

## فتحہ دین کی منزلت

رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے روایت کی ہے کہ حضور نے ارشاد فرمایا۔ ما عبد اللہ هن وجل بشی عا ذضل من فتحہ الدین۔

”اللہ عن ذمبل کی عبادت کسی الیٰ چیز کے ساتھ نہیں کی گئی جو فریدن سے اعلیٰ و افضل ہے۔ یعنی اللہ کی عبادت میں فریدن سب سے اعلیٰ و افضل ہے۔  
بیشک ایک فتحیہ دین تن تہنا شیطان پر ہزار عابدوں سے زیادہ بھاری ہے  
ہرشتے کے لیے ایک ستون ہوتا ہے اور دینِ اسلام کا ستون فتح ہے جو حضرت  
امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے خطبہ پڑھتے ہوئے کہا کہ میں نے رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ  
وسلم کو یہ فرماتے ہوئے تھا کہ جس شخص کے ساتھ اللہ تعالیٰ خیر کا ارادہ کرتا ہے  
اس کو دین میں فتحیہ کر دیتا ہے۔ اور بے شک میں قاسم ہوں اور اللہ تعالیٰ  
عطاؤ کرنے والا ہے۔

بخاری سے شیخ (ابوالنجیب سہروردی) نے فرمایا کہ جب یہ علم دل تک پہنچا تو دل  
کی آنکھ کھل گئی اور اس نے حق و باطل کو دیکھا اور اس نے مذمت و گمراہی  
میں امتیاز کیا۔

حضرت شیخ شہاب الدین<sup>ر</sup> نے اس مضمون میں فتح کی پوری تصور کھینچ کر کہ دی ہے۔ یہ علم کی  
وہ گہرائی ہے جس کے بعد علم نبوت کے سوا اور کوئی مرتبہ علم نہیں۔ جس طرح کتاب و متن استنباط  
اور استخراج بدول علم کامل میسر نہیں آتا۔ اس دنیا کی حقیقت اور حق و باطل کا فاصلہ جانے بغیر کسی کو  
اس علم کی طرف را نہیں ملتی۔ فتح کے لیے جس قدر تقویٰ اور طہارت کی ضرورت ہے یہ شاید ہی کسی اور  
علم کے لیے ہو اور دوسرے علم میں خارجی حقائق موضع بحث بنتے ہیں۔ فتح میں داعنی گہرائی میں اتنا  
ہوتا ہے اور اس میں وہی اثر سکتے ہیں جن کی نظر حقائق کا نات میں بہت سُھری اور صاف ہے  
حضرت حسن بصری<sup>ر</sup> نے اسی نقطہ نظر سے عمران المنقري کو کہا احتا۔

اے شخس! تو نے فتحیہ کبھی دیکھا ہے

اس سے پتہ چلتا ہے کہ علم فتح دین جانتے کی وہ گہرائی ہے جس میں صرف وہی حضرت

لہ عوارف المعارف جلد اٹ<sup>۲</sup> بہامش احیا علوم الدین

چل سکتے ہیں جو علم و ترقے کے پہاڑ ہوں لیکن اس تقویٰ و طہارت کے فتنے کی راہ کسی پر نہیں کھلتی۔  
یورہ درجہ علم ہے جو کسی منافق کو کسی درجے میں نہیں ملتا۔

اب اس کے بعد یہ جانیئے کہ اس ترقے و طہارت کو قائم رکھتے ہوئے دین میں سمعت  
عمل کی راہیں کیے کھلیں۔ ہم اسے اساس الفتنے کے نام سے گذارش کریں گے۔

## اسکس الفقہ

اسلام میں فقہ کی بنیاد کیسے قائم ہوئی اور وہ کون سے عوامل تھے جنہوں نے فوضوں کے ہوتے ہوئے فقہ کی ضرورت پیدا کی۔ اس کے لیے ہمیں اسلامی قانون عمل کر مختلف داویوں سے دیکھنا ہوگا۔

### امنحضرت کی زندگی میں صحابہ کا اجتہاد

امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ کو بصیرت عدم نفس اجتہاد کی اجازت دے رکھی اور انہیں صواب اور خطا دونوں صورتوں میں اجر کا لین بن دلایا تھا کہ انہیں دو اجر یا ایک اجر ضرور ملے گا۔ دین میں کی گئی اتنی محنت بھی ضائع نہیں جاتی۔ صواب (فہم صحیح)، پالیں تو دو اجر اور بصیرت خطا ایک اجر اور سبادقات، ایسا بھی ہوتا کہ دو پہلو برابر ہیں۔

### نمازِ عصری قرنطیہ میں

امنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ خندق کے موقع پر صحابہ کر ایک جگروانہ فرمایا اور کہا عصر کی نمازِ بُوقرنطیہ میں پڑھنا۔ بُری تائید سے فرمایا:-  
لَا يصلين أحد العصر الافى بُنى قرنطیة۔

ترجمہ۔ تم میں سے کوئی عصر کی نماز پڑھے تو بُنى قرنطیہ بُدک پڑھے۔  
اتفاق ایسا ہوا کہ عصر کی نماذ کا وقت رستے میں ہو گیا۔ عصر کیاں پڑھیں؟ اس پر صحابہ کی دُورا میں ہو گئیں بعض کہتے ہیں امّنحضرت کے الفاظ کی پابندی کریں اور کچھ کہتے ہیں ملت حکم پر

نظر کریں۔ آپ کا منشار تھا کہ اتنی بندی پہنچو کہ عصر تمہیں بنو قرنطیں میں آتے۔ یہ نہ تھا کہ رستے میں عصر کا وقت ہو جائے تو وہ مل نہ پڑھنا۔ پچھے لوگوں نے رستے میں نہاد پڑھ لی اور وہ سروں نے الفاظ کی پابندی کرتے ہوئے نمازِ عصر بعقرنطیں جا کر پڑھی۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس واقعہ کی خبر دی گئی تو آپ نے کسی کی محی سرزنش نہ کی۔ ظاہر الفاظ سے مشک اور علتِ حکم پر نظر ہر دو طرف مجتہد تھے۔

### فلم یعنی دلائل امنہ میر

ترجمہ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دور ایسے رکھنے والوں میں سے کسی کو نہ تحریک کا۔ الفاظ کی پابندی کرنے والوں کو اگر ہم الجد سہت کہیں تو رستے میں پڑھنے والوں کو اہل الرأی کہیں گے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اہل الرأی بخوبی پر کوئی نکیرہ فرمائی۔ دیکھئے اس دور اول میں اہل حدیث اور اہل الرأی کے کس طرح ساتھ ساتھ چلتے تھے۔

## ۲) علتِ حکم پالینے سے ظاہر حدیث پر عمل نہ کرنا

ایک شخص ایک لونڈی ام دلو سے متهم تھا۔ بتلانے والے اس قدر تھے کہ انکار نہ ہو سکتا۔ مولاً آنحضرت نے حضرت علیہ السلام کے قتل کرنے کا حکم دیا۔ آپ اس کے ہاں گئے تو کیا دیکھتے ہیں۔  
فاذ اہو فی رکی میتبرد فتقال اخرج فتناولہ یہ و فاخراجہ فہم محبوب

لیں لہ ذکر ہے

ترجمہ۔ کوہہ ایک پھر میں کمزیں میں اُٹا ٹھنڈ کے رہا ہے۔ آپ نے اسے باہر نکلنے کا کہا اور اس کا ہاتھ پکڑا۔ آپ کیا دیکھتے ہیں کہ اس میں مرد ہوئی یا علامت نہیں۔ آپ نے اسے قتل نہ کیا۔ علتِ حکم پر نظر کلمی اور آٹک حضور کو اس کی خبر دی۔ آپ نے حضرت علیؑ کے اس اجتہاد کو پسند فرمایا اور فرمایا جو سامنے والا دیکھ سکتا ہے وہ پچھے والا نہیں دیکھ سکتا۔

یعنی تم و مال مرجود بختے اسے دیکھ پائے ہیں و مال نہ تھا۔ اس لیے نہ دیکھ سکا۔

الشاهد میری مالا میرا الفائز رواہ احمد:

ترجمہ۔

## ۲ پانی ملنے پر تمیم سے پڑھی نماز نہ لوٹانا

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے در صحابی کہیں سفر میں تھے کہ نماز کا وقت ہو گیا۔ پانی نہ ملا تو انہوں نے تمیم سے نماز پڑھی۔ نماز کا وقت باقی تھا کہ پانی مل گیا۔ ایک صحابی نے دھو کیا اور نماز پھر سے پڑھی۔ دوسرے نے اس پہلی نماز کو کافی سمجھا اور نماز نہ دھرائی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آگر دونوں نے اپنا ماجرا سنایا جس نے نماز نہ لوٹائی آپ نے اسے فرمایا:-

اصبت السنة وجز أتك صلاتك:

ترجمہ۔ تو نے صحیح بات پالی اور تجھے تیری نماز کافی ہو گئی۔

اور دوسرے سے فرمایا:-

لک الاجر مرتین۔ تجھے دو اجر ملیں گے۔

یعنی نماز پہلے ہو گئی تھی اب اس پھر سے پڑھنے پر انہوں کا ثواب ملے گا۔

آپ نے اجتہاد کرنے پر ان دونوں میں سے کسی پر سرزنش نہ کی۔

## ۳ زچکی کی حالت میں سزا کو روک لینا

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک زانیہ باندی کر دتے لگانے کا حکم دیا۔ آپ اس کے پاس گئے تو دیکھا۔ اس کے ہاں بچہ پیدا ہوا ہے۔ آپ اس پر حد جاری نہ کی اور وہ اپس آگر حضور کی خدمت میں صورت حال عرض کر دی۔ آپ نے حضرت علیؓ کے اس اجتہاد کی تحسین کی اور فرمایا:-

لہ راجع لہ العبد ایہ والہ بایہ علیہ حمد ۴۲۷ نہ سنن ابنی داؤد مبلغ ام ۵۵ سنن شافعی جلد اصل ۱۵

بہت اتر کھا حتیٰ تقابل۔

ترجمہ۔ تم نے اچھا کیا اس پر حد مورخ رکھو یہاں تک کہ بچوں پر اپنے جلتے۔  
اپنے اجتہاد نبلاہر نفس کے مقابلہ میں ہوتا۔ لیکن عجہد کی نظر علت سبب اور حادثت تینوں  
پر ہوتی ہے آج کل کا دور ہوتا تو کئی مولیٰ کہہ دیتے کہ دیکھو حضرت علیؓ نے مدیث پر عمل نہ کیا اور  
اپنی رائے مدیث میں داخل کی۔ اہل فتنہ کیا کرتے ہیں۔

## نفس کے مقابل حالات کی رعایت

قرآن کریم میں چور کی مسراوہ مرد ہر یا عورت قطعی ید ہے قرآن کریم کا حکم ہے:-

والسارق والسارقة فاقطعلوا ایدیہم اجاز عما کسبا سکالا من الله

والله عزیز حکیم۔ (پتا الماءہ آیت ۲۸)

ترجمہ۔ اور چوری کرنے والا مرد اور چوری کرنے والی عورت کا ثُدِّ الران کے  
ہاتھ مسراویں یہاں کے عمل کا بدلہ ہے جو انہوں نے کیا۔

اس حکم الہی میں کوئی قید اور شرط نہیں۔ مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ کے موقع پر  
اس مسراوے کے جاری کرنے سے منع فرمایا۔ کیوں؟ یہ اس لیے کہیں چور اس پر پیشانی اور تکلیف  
میں ذمیٰ توازن نہ کھو دے اور کافروں سے نہ جاتے۔ ایک مسلمان کے ایمان کی حفاظت کے لیے  
اپ نے اس موقع پر مد جاری کرنے سے منع رکھا۔ حضرت یسر بن ارطاء کہتے ہیں:-  
فَهُنَّا نَقْطَعُ الْأَيْدِيَ فِي الْفَزَدِ۔

ترجمہ۔ آنحضرت نے منع فرمایا کہ جنگ کے موقع پر ہاتھ کاٹے جائیں۔

حضرت عمر بن عمار نے حالات کی اس رعایت میں تحذیق سالی کر کی داعی کیا۔ یہ آپ کا اجتہاد تھا

ان عمر بن الخطاب استقطع القطع من السارق عام المجائعة به

لے صحیح مسلم جلد ۲ ص ۳۷۴ محدث مسلم بن حنبل ص ۲۹۰ رواہ ابو داؤد جلد ۱ ص ۲۹۰ کے الجنة میں

ترجمہ حضرت عمر بن الخطاب سالی کے سال میں چور کے ماتحت کا شنے کی سزا ملی فرمادی ہے۔

آپ نے اس موقع پر اس پر ماں کی دو گنی قیمت ادا کرنے کی تعریف باری کی۔ حضرت امام احمدؓ کے ہاں اگر ثابت ہو جائے کہ کسی نے بھوک سے لاچا رہو کر چوری کی ہے تو وہ مسجد و مساجد جاگئے اس کا ماتحت مذکوٹا جائے۔

یہ رعایت اور حالات پر نظر رکھنا لفظ کا مقابلہ نہیں مجتہدین کی نظر علت سبب اور عالم تینوں پر ہوتی ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ اس دور کا غیر مقدم اس دور میں ہتھے۔ ورنہ پر ایگنیدہ کرتے کہ صحابہؓ اور ائمہؓ لفظ کے مقابلہ میں قیاس سے کام لے رہے ہیں۔ صحابہؓ اور ائمہؓ کا یہ فیصلہ ہرگز لفظ کے خلاف نہیں ہے زاب صدیق حسن خاں صاحبؓ لکھتے ہیں:-

لیں فی هذہ اما مخالف نصادر ایسا و لاقاعدہ من قواعد الشرع۔

ترجمہ اس میں کوئی ایسی بات نہیں جو کسی لفظ پر یا اس پر مبنی کسی قیاس کے خلاف ہو، نہیں بات قواعد شرع میں سے کسی قاعدہ سے مکار ہی ہے۔

### اجتہاد میں کوئی صورت قطعی نہیں ہوتی۔

داداکی دراثت کے بارے میں حضرت ابو بکر اور حضرت عمر بن الخطاب علیہما السلام رائیں مختلف ہیں۔ حضرت عمر بن الخطاب نے اپنی رائے کا انہیا را پسی خلافت کے آخری دنوں میں کیا تھا اور حضرت عثمانؓ سے کہا آپ مجھ سے التفاق کریں جحضر عثمان غنیؓ نے فرمایا:-

ان تبع را یک فہور شد و ان تبع را شیخ قبلہ فغم دوال را ف کان۔

ترجمہ۔ اگر ہم آپ کی رائے کی اتباع کریں تو اس میں رشد ہے اور اگر ہم اس میں حضرت ابو بکرؓ کی رائے پر عمل کریں تو آپؓ بھی بہت اپنی رائے دلے تھے۔

معلوم ہوا کسی امام کے اجتہاد پر چنان عیب نہیں ہے اور کوئی محتجہ کسی درسرے مجتہد کی پیروی میں چلنے تو اس میں بھی کوئی عیب نہیں آ جاتا۔ حضرت عثمانؓ بہت بُلند پایہ بن گئے تھے۔ مگر وہ اپنے یہے جائز سمجھتے تھے کہ پہلے دو بنگوں میں سے کسی کی پیروی کر لیں علم رکھنے کے باوجود تقلید اعلم جائز ہے۔

اس روایت سے یہ بھی پتہ چلا کہ صحابہؓ میں حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کو اہل الرأی کہنا ہرگز کوئی عیب نہ سمجھا جاتا تھا۔

## و مختلف اجتہاد اور ہر ایک کی تصویب

عن طارق ان رجلاً اجنب ذلم يصل فاتی النبي صلی الله علیه وسلم  
فذكر له ذلك فقال اصبت ذا جنباً اخر فتيممو صلی فاتاه فقال  
نحو ما قال الآخر له

ترجمہ: حضرت طارقؓ نے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص کو عمل جنابت ضروری تھا اس لئے نمازنہ پڑھی۔ وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور آپ سے اپنا ماجرا بیان کیا۔ آپ نے فرمایا تو نے ٹھیک کیا۔ ایک اور شخص کو یہی صورت درپیش ہوئی تو اس نے تمیم کر کے نماز پڑھلی۔ وہ بھی آنحضرتؓ کے پاس آیا اور اپنی بات کی۔ اسے بھی حضورؓ نے وہی جواب دیا جو پہلے کو دیا تھا۔

## تمیم سے نماز پڑھانے کا اجتہاد

حضرت عمرو بن العاصؓ نے کہتے ہیں غزوہ ذاتِ الکائل میں ایک رات جب کہ سردی شدید تھی، مجھے نہانے کی حاجت ہو گئی۔ مجھے اندر یہ ہلاکت تھا۔ اگر میں عمل کروں میں نے تمیم کیا اور صبح کی لے سنن نسائی جلد اصل

نماز پڑھادی صحابہ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر کیا۔ آپ نے مجسم سے پوچھا۔  
یا عمر و صلیت باصحابک وانت جنب۔

ترجمہ۔ اے عمر! تم نے اپنے ساتھیوں کو نماز پڑھادی اور توجہ بابت کی حالت  
میں متعا؟  
میں نے کہا:-

انی سمعت اللہ عزوجل میقول لا تنتلو انفسکم ان اللہ کان بکم رحیما

ترجمہ۔ میں نے اللہ عزوجل کا کلام سنا ہے۔  
اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ دلو۔ اللہ تعالیٰ بے شک قدر پر براہبریاں ہے۔  
فضحک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و لم یقل شيئاً لہ۔  
ترجمہ۔ پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مُسکرا دینے اور آپ نے کچھ دکھا۔

## ایک مسئلے کے وجہ مختلف حالات میں

آپ نے ابتوہاد کی راہ سے امت کو عجیب رعایت سختی ہے۔ زندگی کے نام مسائل میں  
کسی لیے اتنے انسان کر دیئے کہ دین ہر قسم کے حالات کے لیے لائق عمل پہنچیں۔ اگر تم ہر جزئیات  
قرآن و حدیث میں مذکور اور طے ہوئیں تو یہ وسعت برو امت کو ابتوہاد کی راہ سے ملی ہے کچھی قاذف  
کے شامل عالی نہ ہو سکتی۔

کسی مسئلے کا حال اور افراد کے ساتھ کیا لائق ہوتا ہے اسے واقعہ ذیل میں دیکھیں۔  
حضرت ابوہریرہؓ کہتے ہیں ایک شخص آنحضرت کی خدمت میں آیا اور کس نے پوچھا کیا میں  
روزے کی حالت میں بیوی سے بغل گیر ہو سکتا ہوں؟ آپ نے کہا۔ ملا۔

ایک اور شخص آپ کی خدمت میں آیا اور یہی سوال کیا۔ آپ نے اسے نکھا  
اور اس کی اجازت نہ دی۔

صحابہؓ کا آپ کی صداقت پر نجتہ ایمان تھا۔ آج کل کے لوگ ہوتے تو آپ کو تضاد بیانی کا الزام دیتے۔ لیکن انہوں نے ان دونوں سوال کرنے والوں پر غور کیا۔ پہلا شخص سن رسیدہ محتا اور دوسرا جوان اور آپ کا جواب ہر کسی کے حبِ حال تھا۔

## قرآن میں اسلامی فقہ کی بنیادیں

شیخ محمد خضری بک لکھتے ہیں۔ شریعت نے اسلامی قانون سازی میں تمیں بنیادی بنیادوں کی بطریغ خاص رعایت کی گئی ہے۔

① عدم المحرج۔ اس میں اس بات کا لحاظ رکھا گیا ہے کہ لوگوں پر تنگی واقع نہ ہو اور عام زندگی میں کوئی حرج واقع نہ ہو۔

② تقلیل التکلیف۔ یعنی انسان پر شریعت کی وجہ سے جذمہ داری آئے اس کے محل میں انسان کو بہت کم تکلیف ہو۔

③ تدریج۔ کوئی حکم اچانک وارد نہ کیا جائے۔ تدریج کے کام لیا جائے۔ شریعت اس راہ سے قانون بننے گی۔

## قرآن کریم میں عدم المحرج کا بیان

هُو أَجْتَبَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فَرَزْدَنْ منْ حَرْجٍ مَّلَةً أَبْكِمْ إِبْرَاهِيمَ۔

(پاکستانی آیت: ۸، ع ۱۰)

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ نے مہتیں چن لیا ہے اور نہیں رکھی تم پر کوئی دین میں تنگی یہ دین مہتیارے باب ابراہیم کا ہے۔

یعنی دین میں کوئی ایسی مشکل نہیں رکھی جس کا اٹھانا کٹھن ہے۔ احکام میں ہر طرح کی رخصتوں اور سہولتوں کا لحاظ رکھا ہے۔ یہ دوسری بات ہے تم خود اپنے اور پاک آسان پیڑ کو مشکل نہالو۔

پانی شملے اور دنورہ کر سکو، میں مال میں تیمگ کی راہ کھول دی اور فرمایا۔  
 مایرید اللہ لیجعل علیکم من حرج ولکن میرید لیطهر کو۔ (پت المائدہ)  
 ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ تم پر شکوہ سے نہیں چاہتا ہے کہ تمہیں پاک کرے  
 یعنی دنورہ سب سب ترمیم سہی فرض پاک ہونا ہے۔ یہ پاکیزگی جس طرح پانی سے ہو سکتی ہے  
 تو اسی طرح تیمہ سے بھی ہو سکتی ہے جس سے پاک نہ کاہے پر اگر کہ اپنی پانی اور مٹی پر مشکل ہے  
 پانی بھی پاکیزگی کا ذریعہ ہے اور مٹی بھی۔ دین میں شکوہ نہیں کہ اور کوئی دوسرا کوئی راہ ہی نہ ہو۔  
 دین کا علم سب مصلحتیں اور سے دلیل سے جانیں، اس میں سب المذاوال کو دالنا  
 دنیا کے دوسرے کاموں میں تعمیح و حدث کا مرجب تھا۔ اس لیے اسے سب کے لیے فرض نہ  
 سمجھہ ریا۔ اسے فرض کیا نہ ہے، یا دوسرے کے لیے من کی تقدیر کی راہ کھلی ہے۔ انہیں دلائل  
 جاننے کا لازماً پابند نہ کیا گیا۔ شیخ ہاشم رحمتے ہیں۔

جو احادیث کیتیں تو اس نے میں سارے جسم کا دھننا فردوی نہ کھا۔ صرف  
 وہ احسان برجن کو اکثر بنا دیتے ہیں۔ بنے والے کوہ رکھنے میں مضاہدہ نہیں سمجھتے  
 ان کا دھننا اور سب کو دھنودی جو بجیا آتا ہے، کہ وہی شکوہ اور دقت نہ ہو، ہر ہاں حدث  
 کو بخوبی جذابت تو اسیا میں۔ اسی تھے کہ اس عالم میں انس کو ملکوتی خصال کی  
 طرف انجامانے کے لیے کسی غیر معمولی تسبیک کو مزورت ہے۔ اس کے ازالہ کے  
 لیے تمام ہمین کواد صرفاً فرض کیا جس سے مفرود خیرہ علاالت میں کسی قدر  
 اہمیت فرمادی۔

میرید اللہ بکہ الیرو لا میرید بکہ العسر و لستکوا العدة و لستکرت واللہ  
 علی مہدا کم۔ (پت البقرۃ سیت ۲۷)

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ تم پر آسق پر ہم ہے، اور وہ تم پر کوئی دشمنی نہیں چاہتا۔ وہ

پاہتا ہے کہ تم روزہ دل کی، گنتی پوری کر دو اور بڑائی کہہ اللہ کی اس بات پر  
کہ اس نے تہیں مذیت کی۔

## حدیث میں دین میں تنگی نہ ہونے کا بیان

① انا امّة امية لامكتب ولا نحسب بـ

ترجمہ۔ ہم امتِ امیہ ہیں (نہ پڑھی ہوئی قوم) لکھنا پڑھنا نہیں جانتے۔  
یعنی ہمارے روزمرے کے سائل کسی ایسے اصول پر مبنی نہ ہو چاہیے جس کو کچھ روگ  
جاںیں اور کچھ نہ جانیں۔ دینِ نعمت وہ دین ہے جس تک رسائی ہر کسی کی ہو سکے۔ چاند دیکھ کر  
فیصلہ کرنا یہ ہر کسی کے بس ہے اور چاند کی منازل کو جانا پہچانا اسے صرف اہل حق ہی  
جانتے ہیں۔

② یستروا ولا فستروا

ترجمہ۔ دین میں آسانیاں پیدا کرو اپنے اوپر تنگی لازم نہ کرو۔

③ ما خیر بین امرین الا اختار ایسر هما مالعین انما

ترجمہ۔ آپ جب بھی درباتوں میں سے کسی کے اپنانے کا اختیار دیا گیا تو آپ  
نے انسان صورت ہی اختیار کی۔ اگر اس میں کوئی گناہ کی بات نہ ہو۔  
اس سے محروم طور پر شریعت کا مزارج سمجھ میں آتا ہے کہ حتی الوضع لوگوں پر تنگی ڈالنے  
سے روکا گیا ہے اسی پر فتنہ کا یہ اصول مرتب ہوتا ہے :-

اذا ابتدی احمد کم بیلیتین فلی ختر اہو نہما۔

ترجمہ۔ جب تم میں سے کوئی شخص دو آزاد ناٹشوں میں گھر جاتے تو اسے چاہیے  
کہ آسان کو اختیار کرے۔

## آنحضرت کی صحابہؓ کو فتح سکھانے کی محنت

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جنس کے بد لے برابر برابر بھیا تو جائز فرمایا لیکن انہیں کمی بیشی کو سود مختہرا یا یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر اس تازہ کھجور خشک کھجور کے بد لے برابر دی جائے اور کل وہ تازہ کھجور خشک ہو کر اس خشک کھجور سے کم ہو جائے تو کیا اس حدودت میں وہ پہلی بیع کے تازہ کھجور خشک کھجور کے بد لے میں برابر بھی چیزیں کیا جائز مختہر ہے گی؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم صحابہؓ کو یہ تعلیم دینا چاہتے تھے کہ بعض صورتوں میں شرعیت کے احکام مغلل بعلت ہوتے ہیں۔ احکام میں علت پر نظر رکھنا ہر کسی کا کام نہیں۔ فتح پر نظر صرف فتحہ کی ہی ہو سکتی ہے۔

حضرت سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ رواست کرتے ہیں آنحضرت سے پوچھا گیا کیا خشک کھجور تر کھجور کے بد لے خریدنا درست ہے؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یہ جاپ بھی دے سکتے تھے کہ نہیں مگر اب نے صحابہؓ کو اس حکم کی فتح سمجھائی اور پوچھا کیا تو کھجور خشک کھجور ہو کر دزن بین کم نہیں ہو جاتی؟ صحابہؓ نے کہا ہاں۔ اپنے نے پھر فرمایا۔ پھر یہ جائز نہیں۔ اس سودے کو ناجائز فرمایا:-

فَتَالَّمْ حَوْلَهُ أَنْيَقَصِ الرُّطْبَ إِذَا يَبْسُقُ الْوَاعِدُ فَنَهَىٰ عَنِ ذَلِكَ بِـ

قاضی شرکانی نیل الاوطار میں لکھتے ہیں آنحضرت کا مقصداں تفصیل سے اس کے عدم جواز کی علت بتانا تھا کہ طب سوکھ کر جب تمر سے وزن میں کم ہو جائے تو یہ بیع برابر کی برابر سے نہ ہی جب یہ نہیں تو سود مختحق ہو گیا جو حرام ہے۔

و مکیسے آپ نے بیان علت حکم میں کس قدر استحام فرمایا کہ حصہ محشر کی زبان سے کھلوٹ دیتا کہ سب کو معلوم ہو جائے کہ حکم علت پر متفرغ ہوتا ہے۔

ایک بار ایک یہودی کا جزاہ آنحضرت کے سامنے سے گزرا۔ آپ اس کے لیے اٹھ کر

سلہ رواہ الترمذی مقال حسن صحیح عبداص - ملہ نیل الاوطار جلد ص

ہرے لوگوں نے کہا حضرت اور توسیعہ دی جنازہ ہے۔ اپنے نے فرمایا کیا وہ ایک جان بخیں تو  
گئی؟ الیست نفساً۔

جنازہ دیکھ کر اٹھنے کی علت کیا تھی؟ ایک جان کا احترام حرم دنیا سے گئی۔ یا اس کے  
سامنے سے انسانی سہر دی کا ظہار۔ سو یہ حکم غیر مسلم تک کو صدقہ ہو گا حضرت نے اُس کی  
عملت بیان فرزادی۔ حضرت حسنؓ نے حضرت کا یہ ارشاد نہ سُنا تھا۔ انہوں نے اپنے کے اٹھنے کی  
عملت یہ بیان کی کہ یہودی اس جنازہ کے ساتھ بخوبی مبارہ ہے مतھے حضرت کو اُس کی بُوناگوار تھی  
اس لیے آپ وہاں سے امتحو گئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ مجتہدین ان دونوں حکم کی عملت تداش کرتے  
تھے اور یہ کوئی عیب نہ سمجھا جاتا تھا۔ بلکہ عملت پر نظر کر کے مجتہدین خلا ہر ہر کے خلاف فتنی بھی  
دیتے تھے اور کوئی اسے حدیث کی مخالفت نہ کہتا تھا۔

کسے معلوم نہیں کہ اس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں عورتیں عید گاہ میں ہوتی تھیں مگر  
اس کی عملت یہ نہ تھی کہ عورتوں پر عیکی نماز فرض ہے بلکہ ان کا وہ ہاں آنا ایک دینی جماعت کی حافظت  
ہوتی تھی جس میں دعوت کا کام ہوتا تھا جو عورتیں نماز پڑھنے کی حالت میں نہ سبقتی تھیں وہ بھی  
عید گاہ میں حاضری دیتی تھیں۔ اگر حاضری کی عملت نماز ہوتی تو ان عورتوں کو جو آیام میں ہوتیں  
آن کو عید گاہ میں آنے کا ذکر کیا جاتا۔ حضرت ام عطیہؓ کہتی ہیں:-

ذاما الحضيـن فـيـتـلـنـ المـصـلـىـ وـيـتـهـدـنـ دـعـرـةـ الـسـلـمـينـ لـهـ

ترجمہ۔ ایام والی عورتیں نماز سے تو ایک طرف رہتیں لیکن دعوت کے کام  
میں حاضری دیتیں۔

کوفہ کے مبلغ العذر مجتبہ امام عیان المشرقی (۱۲۱ ص) اور حضرت عبد اللہ بن مبارک (۱۵۲ ص)  
نے اپنے دور میں اس عملت پر نظر کرتے ہوئے دیگر بُنے مصالح کے لیے عورتوں کو عید گاہ میں آنے  
سے روک لیا۔ ام المؤمنین حضرت مالک شریف کاظمی فیصلہ عجیب یہی تھا۔ مجتبہ دین کے اس منسیبے پر کسی

لئے الست نفساً دیں یہ ہماری کتاب الأثار للإمام محمد بن سعد رواہ الترمذی عبد الصمد

کسی نے اُن پر بخالفت حدیث کا الزام نہ لگایا اس اصول سے کسی صاحب علم کو اختلاف نہ تھا کہ حکم کی علت پر نظر رکھتے ہوئے مجتہد طاہریں کے خلاف بھی فتویٰ دے سکتا ہے امام ترمذی لکھتے ہیں۔

روی عن ابن المبارک انه قال أکرہ اليوم الخروج للنساء في العيدین ... وبروي عن عائشة قالت لورا رسول الله صلى الله عليه وسلم ما حادث النساء المنهن المسجد كما منعت نساء بني إسرائيل وبروي عن سفيان الثوري انه كره اليوم الخروج للنساء إلى العيد بل

ترجمہ حضرت عبداللہ بن مبارک کہتے ہیں آج میں عورتوں کے عیدین کے لیے نسلنے کو جائز نہیں سمجھتا حضرت عائشہؓ سے مردی ہے کہ حضور اکرم دیکھ پاتے ہو تو یعنی آج کل کر رہی ہیں تو آپ انہیں مسجد میں آنے سے ضرور روکتے جیسا کہ بن اسرائیل کی عورتوں کو عبادت گاہ میں جانے سے روک دیا گیا تھا اور حضرت سیفی ثقیلؓ سے بھی یہی مردی ہے کہ عورتوں کا عید گاہ میں جانا مکروہ ہے۔

آپ نے دیکھا کسی شخص نے ان پر خلاف حدیث کا الزام لگایا ہے نہیں ہرگز نہیں ان دفعہ احکام معل لعل سمجھے جاتے ہیں اور فتویٰ دینے کے لیے فہما کی ضرورت ہر قی محتی حدیث کے ظاہر پر فتویٰ دینے کا رواج نہ تھا۔

حضرت مجاہد کہتے ہیں ایک روز میں اور عطا، اور طاؤس اور عکمه رحمہم اللہ سبھیجے تھے اور حضرت ابن عباسؓ نماز پڑھ رہے تھے کہ ایک شخص نے اکر پوچھا کہ جب میں پیشاب کرتا ہوں تو پیشاب کے بعد ماءِ افغان (اچھل کر نسلنے والا پانی) نکلتا ہے کیا اس سے عمل واجب ہو جاتا ہے ہم نے پوچھا کیا یہ ماءِ افغان نکلتا ہے جس سے بچ پسدا ہوتا ہے اُس نے کہا ہاں ۔ ہم نے کہاں تو مرا جب ہے وہ شخص ان اللہ و ان الیہ راجعون پڑھتا چلا گیا ۔ حضرت ابن عباسؓ جو ہنی نماز سے نارغ ہوئے آپ نے عکمه سے کہا کہ اس شخص کو وہ پس بولا اور بچا پچھوڑا آگیا آپ نے پھر ہم سے پوچھا۔ لہ جامع ترمذی جلد اول باب فی خروج النساء الى العيدین ص ۲۷۳

کیا تم نے قرآن سے فتوتے دیا ہے؟ ہم نے کہا نہیں۔ فرمایا حدیث سے؟ ہم نے کہا نہیں  
 — فرمایا صحابہ کے اقوال سے؟ ہم نے کہا نہیں۔ پھر فرمایا اس کے قول سے فتوتے دیا  
 ہے؟ انہوں نے کہا ہم نے اپنی رائے سے یہ فتوتے دیا ہے۔ یعنی کہ آپ نے فرمایا۔  
لذلک یقول رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فقیہ واحد اشد علی  
الشیطان من الف عا بد۔

ترجمہ۔ اسی لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں ایک فتیہ شیطان پر شزار عا بد  
 سے زیادہ سخت ہے۔

پھر آپ نے اس سائل سے پوچھا کہ پیشاب کے بعد جو چیز نکلتی ہے کیا اس کے نکلنے کے  
 وقت تمہیں شہرت ہوتی ہے اس نے کہا نہیں۔ پھر پوچھا کیا اس کے نکلنے کے بعد عفنا،  
 میں استغفار اور دعیلابن آجاتا ہے؟ اس نے کہا نہیں۔ آپ نے فرمایا۔ اس صورت میں صرف  
 وضیرتے یہ کافی ہے غسل کی حاجت نہیں۔  
 یہ حضرات مجاہد (۰۰۱ھ) عطاء، (۵۱۰ھ) طاروس (۵۰۰ھ) اور عکبر (۴۰۰ھ) کرنی معمولی  
 درج کئے لوگ نہ تھے بلکہ آپ نے دیکھا کہ فتح کے دریافتے گھرے ہیں۔ حضرت عبدالرشد بن عباسؓ نے  
 سائل سے دو سوال ایسے کیے جن سے علیتِ حکم بھر کر سامنے آگئی۔ علارہ ازیز حضرت علی بن عباسؓ  
 کے سوال سے فتح کے یہ اصول سامنے آئے۔

① اسلام میں علم کے مانند چار ہیں۔

۱. قرآن ۲. حدیث ۳. صحابہ کرام ۴. امام کاظم حبیب کی پیروی جاری ہے۔  
 حضرت ابن عباسؓ نے ان میں سے ہر ایک کے بارے میں پوچھا کہ کیا تم نے یہ سکران سے  
 لیا ہے؟ انہوں نے چاروں مرتبہ ایک ہی جواب دیا کہ نہیں۔ پانچویں بات انہوں نے اپنی کہی کہ فیض  
 ہم نے اپنی رائے سے کیا ہے۔

② ان حضرت نے حضرت ابن عباسؓ سے کہا کہ ہم نے اپنی رائے سے پھیلیہ دیا ہے۔ اس سے پتہ چلا کہ دین میں رائے سے مسلسل بنانے میں کوئی عیب نہیں یہ عیب تبدیل ہے کہ کسی نفس کے مقابلہ میں ہو۔ جو رائے کسی نفس سے مقصاد میں نہیں وہ ہرگز معیوب نہیں۔ اگر رائے سے فیصلہ کرنا معیوب ہوتا تو حضرت ابن عباسؓ اس پر ضرور تجھیر کرتے۔

③ یہ چاروں حضرات مجتہد ہوتے۔ اگر وہ مجتہد نہ ہوتے تو حضرت عبداللہ بن عباسؓ انہیں ان کے پاس پہنچیں جا ب پر یہ کہتے کہ تم عامی ہو اور عامی آدمی کو دین کے کمی میں رائے قائم کرنے کا حق نہیں۔ اس سے یہ بھی پتہ چلا کہ علم کے ہوتے بھی تقدیماً علم جائز ہے۔ اپنے اجتہاد کی پابندی خریدنا نہیں ہے۔

④ حضرت عبداللہ بن عباسؓ نے جب دسوال کیے اور انہیں حکم کی علت پھرہایا تو اس پر ان چار حضرات نے اور وہ اس شخص نے جو مسلسل پڑھنے آیا تھا ان سے ان کی دلیل پڑھی کہ آپ عمل ذریف ہی نے کے لیے یہ جو شرطیں لگا رہے ہیں یہ کسی نفس میں مذکور ہیں قرآن میں یا حدیث میں معلوم ہوا اس وقت مجتہد کے قول پر بلا دلیل عمل کرنا اور اس پر اعتماد کرنا کہ وہ کتاب و متن کی روشنی میں صحیح مسلسل تبدیل ہو گا جائز تھا کوئی عیوب ہرگز نہ تھا۔

فقة اعمال کے درجہ میں بہت دقیق ہے لیکن معاملات اور امور سلطنت میں فقة اور بھی گہری ہو جاتی ہے نظام عبادات کو ترتیب دینا اتنا مشکل نہیں جتنا امور سلطنت کو ایک ترتیب پلانا مشکل ہے شافعی فقہاء نظام عبادات کی ترتیب میں لگے ہے لیکن فقہاء ائمۃ احباب نے ابتداء ہی ابراہ اسی کو فقة کا اہم موضوع کر دیا۔ یہ انہی ہی کی کوشش تھی کہ اسلام ایک پورے نظام حیات کے طور پر سامنے آیا۔

## درجہ فتح

الحمد لله وسلام علی عبادہ الذین اصطفیٰ امابعد :

ضرورت فتح میں آپ یہ جان پکھے ہیں کہ قرآن کریم کو صحیح طور پر سمجھنے کے لیے عربیت فتح اور سنت تیزی کا جانا ضروری ہے اور حدیث کے موارد و معانی سمجھنے کے لیے فتو و آثار کاملاً العاد از مد ضروری ہے اور جہاں سلسلہ کتاب و سنت میں نہ ملے تو استنباط و استخراج سے فتح ہی اس ضرورت کو پورا کرتی ہے تاہم یہ جانا بھی ضروری ہے کہ شریعت کے مأخذ کی حیثیت سے فتح کا درجہ کیا ہے ؟

اول ایہ بات ذہن میں رہے کہ فتح قرآن و حدیث کا عنیر نہیں ہے۔ فتح مسائل غیر منصرہ نئے سرے سے بنائی نہیں انہیں صرف دریافت کرتی ہے۔ وہ مسائل غوص شریعت میں پہنچے ہیں پٹھنے اور مخفی سختے۔ مجتہدین کا علمی کمال ہے کہ انہوں نے وہ کھل کر رکھ دیئے اور دریافت کر لیے۔

سامن میں ذرے میں کوئی طاقت پیدا نہیں کی۔ ایم میں یہ طاقت پہنچے سے موجود تھی اور مخفی تھی۔ سائنسدانوں نے اسے دریافت کر کے ایم بم بنا دیا۔ کلمبس نے امریکیہ دریافت کیا تھا ایجاد نہیں کیا۔ وہ پہنچے سے موجود تھا۔ گرگوں کو اس کی اطلاع نہ مخفی فتح کی ہوئی لامینیں پہنچے سے کتاب و سنت میں بھپی ہوئی تھیں۔ مجتہدین نے انہیں دریافت کر کے ان پر ہزاروں جزویات مرتب کر دالیں۔

اس گہری کاوش کے باوجود ان جزویات فتح کو قطعیت کا درجہ حاصل نہیں۔ نہ ان کے ملکر کہ کافر کہا جا سکتا ہے۔ کتاب و سنت تو اپنی جگہ قطبی درجے میں واجب القبول ہوں گے لیکن جو مسائل ان سے استنباط اور استخراج کے ذریعے حاصل ہوں ان میں وہ قطعیت نہیں آتی۔ سو علم کے مأخذ ہونے کی حیثیت سے اجتہاد سے حاصل ہونے والے مسائل تیرے

درجے میں ہیں ان کا براقت کو ان دوسرے مجتہدین سے اور آگے رکھا جائے تو پھر فقرے سے مال شدہ مسائل چوتھے درجہ میں شمار ہوں گے۔ اصولاً ان کا درجہ تیسرا ہے اور وہ کتاب و سنت کے بعد ہے۔

## فقرے کے تیرے درجہ پر قرآن کی شہادت

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اطْبِعُوا اللَّهَ وَاطْبِعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُمْكِنُ الْأَمْرُ مِنْكُمْ

(پ النہار آیت ۵۹ ع ۸)

ترجمہ اے وہ لوگوں کا جو ایمان لائے ہو اللہ کی اطاعت کرو اس کے رسول کی اطاعت کرو اور اپنے اولیٰ الامر کی اطاعت کرو۔

فہرست و محتہدین جو علم شریعت میں ہمارے اولیٰ الامر میں انہیں قرآن نے تیرے درجے میں رکھا ہے۔

## قرآن کی دوسری شہادت

فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرَ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ۔ (پ الخل آیت ۴)

ترجمہ۔ اگر تھیں کرنی بات صدوم نہ ہو تو اہل علم سے پوچھ لیا کرو۔

اسلام میں علم کا اصل سرخیہ کتاب و سنت ہیں۔ اگر کرنی ان سے اپنی بات نہیں لے سکتا تو وہ اہل ذکر سے پوچھ لے۔ وہ کتاب و سنت کی روشنی میں اسے بتلادیں گے کہ سران کی بات تیرے نہیں رہے گی۔

علم نہ رکھنے والے اہل الذکر کی باتوں کو دلائل و براہین سے پوچھ نہیں سکتے کہی بات کردار مانے جائیں۔ جاننا اہل علم کا کام ہے نہ کہ عوام کا۔ ان کا کام بن یہی ہے کہ وہ اہل ذکر پر اعتماد کرتے ہوئے ان سے دلیل طلب کیے بغیر ان کے تباہے پر عمل کر لیں۔ اس آیت کے جملے

ان کنٹرال اکشن نے پانچ پتوں کی، یہ سب پابندیاں ان پر نہم کر دی ہیں۔  
 اہل کتاب کے بارے میں جانتا ہو تو ان کے اہل ذکر سے پوچھیں۔ اسلام کے بارے  
 میں جانتا ہو تو ان کے اہل علم سے پوچھیں، اہل ذکر کا لفظ عامہ ہے جو دن لوں کو شامل ہے۔ آیت کا  
 شان نزول کو کسی ایک سے متعلق ہے۔ قرآن کریم کو اس کے اسباب نزول پر بنیاد نہیں کیا جاسکتا۔  
 ملنا۔ اسلام پہلے بھی اس آیت سے تقلید ائمہ پر استدلال کرتے رہے ہیں خطیب بندوقی  
 (۲۶۴۲ھ) لکھتے ہیں:-

اما من يسوغ له التقليد فهو العامى الذى لا يعرف طرق الاحكام  
 الشرعية فيجوز له ان يقلد عالماً و يعميل بقوله قال الله تعالى فاسألاوا  
 اهل الذكر ان كنٹرال اکشن:

ترجمہ۔ تو جس کھلیے تقلید کی راہ ہے یہ عامی ہے جو احکام شرعیہ کی  
 راہ پر کوئی جانتا ہو۔ اس کے لیے جائز ہے کہ کسی ایک عالم کی تقلید کر لے  
 اور اللہ تعالیٰ کے اس حکم پر عمل کرے کہ اگر تم نہیں جانتے تو ان سے پوچھ  
 لیا کرو جو جانتے ہیں۔

امام فخر الدین رازی (۲۶۰۶ھ) لکھتے ہیں:-

ان من الناس من حرز التقليد المجهود بهذه الأية.

ترجمہ۔ ایسے حضرات بھی ہر کئے ہیں جو اس آیت کی رو سے تقلید مجبوب کو جائز سمجھتے ہیں۔  
 تفسیر درج العالی میں امام مبارکہ مدرسہ سیوطی سے نقل کیا ہے:-  
 استدل بھاعلی جواز التقليد العامى فـ الفروع

ترجمہ۔ اس آیت سے فرماتا ہیں تقلید کے جواز پر استدلال کیا گیا ہے

## قرآن کی تیسری شہادت

نماز میں ہم سب اللہ رب العزت سے مراث مستقیم پر ملنے کی دعا کرتے ہیں اور مراث مستقیم  
اللہ رب العزت کے انعام یافتہ لوگوں کی راہ کا نام ہے۔ اس صدیقوں شہیدوں اور صالحین امت  
کا نام التبیین کے بعد آتا ہے۔ معلوم ہوا اسلام میں ان بزرگوں کی پیروی اللہ اور اس کے  
رسول خاتم کے بعد تیسرے نمبر پر ہے رسول کی پیروی سے مراد ہے سنت کی پیروی اور صالحین  
امت کی پیروی سے مراد فتنہ کی پیروی ہے۔

انعم اللہ علیہم من النبیین والصدیقین والشہداء والصالحین۔

(پیشہ النساء آیت ۹۴ ع ۹)

ترجمہ۔ جن پر اللہ نے انعام کیا وہ ثبیٰ ہیں صدیق ہیں شہید اور صالحین  
امت ہیں۔

## قرآن کی چوتھی شہادت

قرآن کریم نے ۲۷ نبھرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کے ساتھ ہم پسبیل مونین کی پیروی ذرف  
کی ہے اور ظاہر ہے کہ اس پیروی کا درجہ خود پیغمبر خاتم کی پیروی کے بعد کا ہے۔ اب تیسرا درجہ  
اجماع امت کا ہرگیا۔ مجتبیہ کی پیروی اب چرتھے درجہ میں آجائے گی۔

وَمِنْ يَشَاءُقَ الرَّسُولُ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهَدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَنِّي سَبِيلٍ

الْعَوْمَانِينَ نُولَهُ مَا تَوَلَّٰ وَنَصَلِهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرُهُنَّا (پیشہ النساء آیت ۵)

ترجمہ۔ اور جو کوئی مخالفت کرے رسول کی جب کھل ملی اس پیغمبڑی راہ اور چے

مسلمانوں کی راہ کے خلاف تو ہم اسے نژادیں گے اسی طرف بد صرہ خود مٹا دوں

پہنچائیں گے ہم اسے جہنم میں اور وہ بُرا مکان ہے۔

بِنَكَانِ الْهَنْيَ كَيْرِي قُرْآنَ كِيمَ اس طرح لازم کرتا ہے :-

وَاتَّبَعَ سَبِيلَ مِنْ اَنَابٍ۔ (پٰلِقُمان آیت ۱۵ ص ۲)

ترجمہ۔ اور تواریخ پل اس کی جو میری طرف رجوع ہے۔

سرورہ نما کی مذکورہ آیت کی روشنی میں ہم پورے سبیل المرئین کی پریروی کے پابند ہیں اور سرورہ لقمان کی اس آیت کی روشنی میں ہم ہر منیب الہی کی پریروی کے پابند ہٹھرے۔ اختلاف المأ کی صورت میں ہم کسی ایک کی پریروی کر لیں تو اس آیت پر عمل تقاضا پورا ہے جاتا ہے۔ اجماع امت تیرے درجے کا آخذ علم ہٹھرے اور تلقینی عجیب چیز تھے درجے میں آئے گی۔  
حافظ ابن تیمیہ ان دو نوں آیتوں کو اس طرح جمع کرتے ہیں :-

وَاتَّبَعَ سَبِيلَ مِنْ اَنَابٍ إِلَى وَالْهَمَةِ مَنِيدَةٌ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى فَيُجَبُ اِتَّبَاعُ سَبِيلِهَا۔

ترجمہ۔ اور تواریخ پل اس کی جو میری طرف پلا اور امت اللہ تعالیٰ کے حضور ہٹھنے والی ہے، سچا ہے کہ اس راہ کی اتباع واجب ہٹھرے۔

## اجتہاد کے تیرے کے درجے پر آنحضرت کی شہادت

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حضرت معاذ بن جبلؓ کو میں کاظمی بنا یا تو ان سے پڑھا۔ کیف تقضی اذا عرض لك قضاء جب امتهارے سامنے کوئی مقدمہ آئے تو تم کس طرح فیصلہ کرو گے؟ اپنے عرض کیا۔ اللہ کی کتاب کے مطابق۔ آنحضرت نے پڑھا اگر وہ بات اپ کو کتاب اللہ میں نہ ملے؟ اپنے کہا تو حضور کی سنت کے مطابق فیصلہ کرو گا۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پڑھا لگہ اگر تو اسے میرا مانتے ہیں ماہ پائے اور وہ تجھے کتاب اللہ میں بھی نہ ملے تو میکارو گے۔ اس پر حضرت معاف فی کہا۔ اجتہاد براۓ ولاں میں اپنی رائے سے

سلہ معارج الاصول ص ۳۸

اجتہاد کر دل گا اور اپنا طرف سے (باست، سمجھنے اور اس کا مل بخالنے میں) کوئی کوتا ہی نہ کروں گا۔ آنحضرتؐ نے اپنی چھاتی پر (مرا فتنت کا) ہاتھ مارا اور فربیا ۔

الحمد لله الذي وفق رسول الله صلى الله عليه وسلم لما يرضي  
رسول الله .

ترجمہ سب حمد اللہ کے لیے ہے جس نے اپنے رسول کے قاصد کو اس پیزیر کی تو فیض دی جس سے اللہ کا رسول راضی ہے۔

اس حدیث سے پتہ چلا کہ جو پیغمبر قرآن و سنت میں نہ ملے اسے یہ ذکر کننا پڑا ہے یہ کوئی کوہ بات دین کی نہیں ہے بلکہ اسے کہ قرآن و حدیث سے اجتہاد انکمال کی ہر صحابہ نے اسے ہمیشہ تیسرا آخذ شرعاً سمجھا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر ہر تصدیق ثبت فرمائی ہے۔ حضرت معاذؓ سے اس روایت کو م SCM کے کئی بزرگوں نے روایت کیا ہے اس کثرت پر نام لینے کی ضرورت نہیں رہتی۔ تاہم مافظ ابن قیمؓ (۱۵۰۰ھ) نے ایک نام عبد الرحمن بن غنمؓ کا ذکر کیا ہے عبد الرحمن بن غنمؓ شامی کیا تابعین میں سے ہیں اور انہوں نے بھی یہ حدیث حضرت معاذؓ بن جبلؓ سے روایت کی ہے۔

چاروں مذاہب کے محدثین نے اس حدیث کی تصدیق کی ہے۔

① مانظار ابن عبد البر الکلبی (۷۶۰ھ) لکھتے ہیں۔

و حدیث معاذ صحیح مشہور رواہ الائمه العدول وهو اصل في الاجتماد

والقياس على الاصول .

ترجمہ حضرت معاذؓ کی یہ حدیث صحیح اور درجہ شہرت کو پہنچی ہوئی ہے اسے ائمہ عدول نے روایت کیا ہے۔ یہ حدیث بنیاد ہے اجتہاد کی۔

لئے مسنونابی و اؤد جلد ۲۹ ص ۱۳۰ مسندا مامحمد جلد ۵ ص ۲۳ سنن دار می جلد ۲ ص سنن کبریٰ المیہتی جلد ۱ ص ۱۱۰ البیان جلد ۲  
۱۱۲ ۷ جامع بیان العلم جلد اصل ۲

② مانظابن قیم ضلیل را دوست کرکتے ہیں :-

وَهَذَا اسْنَادٌ مُتَّصِلٌ وَرِجَالُهُ مَعْرُوفُونَ بِالثَّقَةِ۔

ترجمہ: اس حدیث کے حبہ راوی متصل ہیں، درجہ ثقة ہونے میں جانے پہچانے ہیں۔

③ مانظابن کثیر اللہ شفیع الشافعی رحمۃ اللہ علیہ کرکتے ہیں :-

وَهَذَا الْحَدِيثُ فِي الْمَسْنَدِ وَالسُّنْنَ بِاسْنَادِ حَمِيدٍ كَمَا هُوَ مُتَّصِلٌ فِي مَوْضِعِهِ۔

ترجمہ: یہ حدیث مسانید و سفن میں سند حمید کے ساتھ منتقل ہے اور یہ اپنے موقع پر متعلق ہے۔

④ حضرت مولانا خلیل احمد محمدث سہارپوری کرکتے ہیں :-

الْحَدِيثُ لِشَوَاهِدِ مُوقِّعَةٍ مِنْ عَمْرِ بْنِ الْحَطَّابِ أَبْنِ مُوسَى وَ زَيْدِ بْنِ ثَابَتٍ وَابْنِ عَبَّاسٍ

قَدْ أَخْرَجَهَا إِلَيْهِ قَوْمٌ فِي سَنَةِ عَقْبَ تَخْرِيجِهِ لِهَذَا الْحَدِيثِ تَقْوِيَةً لِهِ تَبَّةٌ

فَإِنَّمَا شَوَاهِدَهُ كَرْكَتَهُ مِنْ هُوَ حَدِيثٌ صَالِحٌ لِلاِحْتِجَاجِ بِهِ أَوْ رَأْيٌ لِكَمَنْ بَاتُ كَوْنَابَ

صَدِيقٌ حَنْ خَالٌ مَرْوَمٌ نَبَّغَ تَغْزِيرَتَهُ عَيْنَ بِحَاشِيَةِ إِبْرَاهِيمَ كَثِيرٍ حَبْدَ دَمَّا ۚ پَرْتَلْ فَرِمَا يَا ہے قَانِنِ  
شَوَاهِدَ کَانَ نَبَّغَ تَغْزِيرَتَهُ عَيْنَ بِحَاشِيَةِ إِبْرَاهِيمَ كَثِيرٍ حَبْدَ دَمَّا ۚ پَرْتَلْ فَرِمَا ہے ذَكَرِ کیا ہے۔

اس حدیث میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے ساتھ رائے کا لفظ بھی استعمال کیا ہے اور حضرت نے اسے منظوری بخشی بے معلوم مجتبید کے لیے اب اس کے ہنزا کرنی عیوب نہیں اور وہ اسے ہرگز عیوب نہیں جو کتاب و سنت کی کسی نکسی اصل پر قائم ہو حدیث توہر شخص روایت کر سکتا ہے جس میں تشبث اور یادداشت کی قوت ہوں پس اپنی للاحراقے ہونا یہ درجہ اجتہاد ہے جو کسی کسی کو غصیب ہرتا ہے۔ البتہ خود ساختہ رائے کا شریعت میں کرنی اعتبار نہیں۔

حضرت معاذؓ کی اس روایت سے اسلام میں اجتہاد کی راہ کھلی۔ اجتہاد کی راہ سے

لِلْعَلَامِ الْمُوقِّعِينَ جَلَدًا ۖ لَهُ تَغْزِيرٌ إِبْرَاهِيمَ كَثِيرٍ جَلَدًا ۖ تَهْبِيلٌ لِلْجَمِيعِ وَ جَلَدًا ۖ

حاصل کردہ سائل کو فتنہ کہا جاتا ہے۔ ان کی جڑیں کتاب و سنت میں ہوتی ہیں مگر ان کی شانیں بہت دور تک جاتی ہیں۔

حافظ ابو بکر جعفرا صاحب رازی<sup>رض</sup>، ۲۰۰ھ نقل کرتے ہیں لہ سخن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ حضرت عقبہ بن عامر<sup>رض</sup> (۵۸ھ) کو بھی ایک ایسی ذمہ داری سونپی۔ اب پھر صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دو شخص کسی حجگرے میں عاضر ہوئے۔ تو آپ نے حضرت عقبہ<sup>رض</sup> کے کہا۔ افضل بینہما عقبہ<sup>رض</sup> ان میں میں فضیل کر ادوس پر حضرت عقبہ<sup>رض</sup> نے کہا:-

یا رسول اللہ افضل بینہما و انت حاضر قل افضل بینہما فان اصبت فلک

عشر حسنات و ان احاطات فلک حسنة واحدة بل

ترجمہ۔ اے اللہ کے رسول! میں آپ کی سروجوگی میں فضیل کروں۔ آپ نے فرمایا۔  
تم فضیل کرو۔ اگر تم صحیح بات کو جا پہنچے تو تم کو دس نیکیوں کا ثواب ملے گا،  
اور اگر تم چوک گئے تو سمجھے ایک نیکی ملی۔

اس پر جصاص<sup>رض</sup> لکھتے ہیں:-

وامر النبي لمعاذ وعقبة بن عامر بالاجتهاد صدر عندنا عن الأية  
 وهو قوله تعالى فان تنازعتم في شيء فرجوه الى الله والرسول.  
 لانا متى وجدنا من النبي حكماً ما طلب المعني قد ورد به القرآن حملناه  
 على انه حكميه عن القرآن وانه لغيرك حكماً مبتدأ من النبي كنحو  
 قطعه السارق وجلده الزاني ومالجه عجلها.

ترجمہ۔ سخن حضرت معاذ<sup>رض</sup> اور عقبہ بن عامر<sup>رض</sup> کو اجتہاد کرنے کا لہذا ہمارے نزدیک اس آیت سے ماخوذ ہے کہ۔۔۔ جب تم کسی بات میں تنازع میں آؤ تو اسے اللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹاؤ۔۔۔ کیوں کہ ہم جب حضور سے

تہ احکام القرآن جلد<sup>۱</sup> میں<sup>۲</sup> سے ایضاً

کوئی بات پائیں جو اس معنی کے مطابق ہو جو قرآن میں وارد ہو چکا تو یہم اسے اس پر مholm کریں گے کہ آپ نے وہ بات قرآن سے لہی ہے اور یہ حکم ابھی بنی سے صادر ہو رہا جیسے آپ کسی چور کا ہاتھ کاٹنے کا حکم دیں یا کسی زانی کو کروں کی سزا دیں اور ایسی ہی کوئی بات اور ہو۔

ہنفیت سے حضرت علی مرتفعیؓ نے پوچھا کہ اگر مجھے کوئی ایسا تسلیم پیش آئے جو کا صاف حکم مجھے کتاب و سنت میں نہ ملتے تو ایسے موقع پر میں کیا کروں؟ آپ نے فرمایا:-

تَشَوُّرُوا إِلَيْهِ الْفَقَاهَةُ وَالْعَابِدِينَ وَلَا تَمْضِوا فِيهِ رَأْيًا خَاصَّةً۔<sup>۱۲</sup>

ترجمہ: جماعت فقہاء سے اور دوسرا نیک لوگوں سے مشورہ کر لیا کرو۔  
چند لوگوں کی رائے پر نظر ہا کرو۔

حضرت معاذؑ کو آپ نے بڑا راست اجتہاد کی اجازت دی اور حضرت علیؑ کو دوسرے فقہاء سے مشورہ کے حکم دیا۔ اس لیے کہ حضرت معاذؑ جہاں جا رہے تھے وہاں کوئی امر اہل علم کا حلقة موجود نہ تھا۔ اک آپ ان سے مشورہ کرتے گے حضرت علیؑ مرتفعیؓ کو دوسرے صحابہؓ سے مشورہ کرنے کی کافی گنجائش محتی۔

اس روایت سے یہ بھی پتہ چلا کہ عہد صحابہؓ میں فقہاء صحابہؓ نبھی موجود تھے اور وہ اپنی گلگوں پرے ممتاز تھے اور دوسرے صحابہؓ میں اس کی طرف رجوع کرتے تھے۔

ان روایات سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اسلام میں فتنہ کا تیر اور جہہ ہے سنت کے ہوتے ہوتے ہو کے اس کے مقابلہ نہ اجتہاد کی اجازت ہے داں کوئی مقام اگر کوئی حزست کے کتاب و سنت دو نوں میں نہ ملتے تو ان کی کسی اصل پر اس نے پیش آمدہ مسئلے کو قیاس کرنا جائز ہو گا۔ یہ

۱۲ رواہ البطریق فی الاوسط در رجاله موثقون من اہل الصیح معارف السنن جلد ۳ ص ۲۶۵ موآمد العوام ص ۱۱  
ذواب صدیق حسن خاں مرحوم قال المیشی فی مجمع الزوائد جلد ۱ ص ۸۷ رجاله موثقون وصحیح السیوطی  
فی مفتاح الجنة

عمل اجتہاد کہلانا ہے۔ اس میں یہ ضروری ہے کہ قیاس کرنے والے میں اجتہاد کی شرطیں پائی جائیں۔ لوگ یونہی محبتمنہ بن سٹھے ہوں۔

ثنا عشروں نے حضرت امام باقرؑ کی روایت سے حضورؐ کا یہ فرمان نقل کیا ہے۔

ما وجدتُمْ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَالْعَمَلُ بِهِ لَا زَمْ لَا عَذَنْ لَكُفَرِ تُرْكَهُ وَمَالِمِيكَنْ  
فِي كِتَابِ اللَّهِ وَكَاتَتْ فِيهِ سَنَةً مَنْ فَلَاعْذَرَ لَكُفَرِ تُرْكَهُ سَنَتِي وَمَالِمَ  
يَكْنِي سَنَتَهُ مَنْيَ فَمَا قَالَ اصحابِي ضَغْدُوهُ فَانْهَا مَثَلُ اصحابِي فِي كِمْ  
مَكْثُلُ الْبَعْوَمْ فَبِإِيمَنِهَا أَخْذَاهُتْدِي وَبِإِيمَنِهَا قَوَالِي اصحابِي أَخْذَتْهُ  
أَهْتَدِيَتْهُ

ترجمہ جو تم گتاب اللہ میں پاؤ اس پر عمل کرنا ضروری ہے اسے کسی صورت میں حضورؐ نہیں جا سکتا اور جو گتاب اللہ میں نہ ہو اور اس میں سیری سنت موجود ہو تو متہیں سیری سنت حضورؐ نے کافوئی سرفہ نہیں اور جو کوئی بات میری سنت میں بھی نہ ہو تو جو کچھ میرے صحابہؓ نے کہا وہ لے لو میرے حبابؓ آسمان کے ستاروں کی طرح ہیں۔

## حضرت عمرؓ کی شہادت کے اجتہاد تیرے نمبر پر ہے

حضرتؓ کی موجودگی میں اجتہاد تیرے درج میں تھا کہ جب گتاب و سنت میں کوئی بات نہ لے تو اجتہاد کر لیا جاتے لیکن حضورؐ کی وفات کے بعد اجتہاد کی راہ عام نہ رکھی گئی۔ اکابر امت کے فضیلے عام اجتہاد امت پر مقدم بھئھرے گئے تاہم گتاب و سنت کو ہر حال میں مقدم رکھا گیا اور اسلامی قانون سادی میں اجتہاد کو سنت کے بعد بگد دی گئی۔

علامہ شعبیؒ قاضی شریحؒ سے روایت کرتے ہیں انہوں نے حضرت عمرؓ کو تھا کہ منیے کس

لہ بھائی الدربات لابی جعفر محمد بن الحسن الصفار عبداً صلّ معاشری الأخبار لابن بابیہ العقی مدد

طرح کیے جائیں — امام نبأیٰ ”لکھتے ہیں۔“

من شریح آنہ سکتب الی عمریسأله فنکتب الیه ان اقض بمانی کتاب اللہ  
فان لم یکن فی کتاب اللہ فبسنة رسول اللہ فان لم یکن فی کتاب اللہ ولا فی  
سنۃ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فاقض بمانقضی بہ الصالحون فان لم  
یکن فی کتاب اللہ ولا فی سنۃ رسول اللہ ولم یقض بہ الصالحون فان شئت  
تفقدم وان شئت فتأخر ولا ری اتا خرا لا خیراللک والسلام<sup>۱</sup>

ترجمہ شریحؒ سے مردی ہے اپنے حضرت عمرؓ کو لکھا فیصلے کس طرح کیے جائیں  
اپنے لکھا کتاب اللہ کے مطابق کتاب اللہ میں نہ ہوں تو سنت رسول اللہؐ  
کے مطابق۔ اگر کتاب اللہ میں بھی نہ ہوں اور سنت رسول اللہؐ میں بھی نہ ہوں تو  
پہلے اکابر امت جو فیصلے کر چکے ہیں ان کے مطابق فیصلے کرو۔ اور اگر کتاب اللہ  
میں بھی نہ ہوں اور سنت رسول اللہؐ میں بھی نہ ہوں اور پہلے صالحین امت پس  
اس پر کچھ فیصلہ نہ کر پائے ہوں تو آگے بڑھو (یعنی اجتہاد کر لو) اور چاہو  
تو زک جاؤ (یعنی سیہاں لکھ بھیجو) اور یہیے نیاں میں مرتباً رئیے رکنا بہتر

ہے — والسلام

مقام اجتہاد کی نزاکت پر غور کریں حضرت عمرؓ فاضل شریحؒ جیسے فاضل اجل کو بھی اس کی کھلی  
اجاذت نہیں دے رہے تاہم شریحؒ پر نکار نہیں اجتہاد کا حق پہنچتا تھا اس لیے روکا بھی نہیں۔  
حضرت عمرؓ کے اس ارشاد سے تشریع اسلامی میں قیاس شرعی کوچ مختار جو ملتا ہے۔  
اکابر صحابةؓ کے دفعیے موجود ہوں تو پھر کسی محبتہد کو بھی اجتہاد کی ضرورت نہیں اکابر امت کے فیصلے  
بلیغ خاطر قبل کر لینے چاہیے حضرت عمرؓ کے بیان میں حضرت ابو بکرؓ کے فیصلوں کو من و عن  
قبول کرنے کا اشارہ تھا۔

لـ سنن نسائی جلد ۲ ص ۴۷

## اجتہاد کے چونتھے درجہ پر ہونے کی شہادت

خدا نے راشدین کے بعد حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مسند علم میں آپ نہ ہوتے ہیں۔

فمن عرض له متکم قضاء بعد الیوم فلیقعن بما فی کتاب اللہ فان جاءه

امرليس فی کتاب اللہ فلیقعن بما فقضی به نبیه صلی اللہ علیہ وسلم فان

جاءه امرليس فی کتاب اللہ ولا فقضی به نبیه صلی اللہ علیہ وسلم فلیقعن

بما فقضی به الصالعن فان جاءه امرليس فی کتاب اللہ ولا فقضی به نبیه

صلی اللہ علیہ وسلم ولا فقضی به الصالعن فلیجتمد

ترجمہ جب تم میں سے کسی کے پاس مقدمہ آئے تو اسے پاہیزے کروہ قرآن ریم

کے مطابق فنیڈ کرے۔ اگر وہ اسے کتاب الشریعہ نسلے تو پاہیزے کروہ بنی کرم

کے فنیڈ کے مطابق فنیڈ کرے۔ اگر وہ اسے کتاب الشراد دستی رسول پاک

میں نہ پائے تو اسے پاہیزے کروہ اکابر امت اکرم کرام (صلی اللہ علیہ وسلم) اور

حضرت عمرؓ کے فنیڈ کے مطابق فنیڈ کروہ۔ اور اگر وہ مسئلہ اسے نہ قرآن میں

ملے دستیت میں اور نہ اکابر صحابہ نے اس کا کوئی فنیڈ دیا ہو تو اسے اجتہاد

کرنے اچلہیے ٹوڑنا نہ چاہیے (جب ضرورت پیش آئی ہے تو دین میں اس

کا حل کیروں نہ سہر)

حضرت عبداللہ بن مسعود کے اس بیان میں بھی رائے سے اجتہاد کرنے کی تلقین ہے یہاں  
رائے سے وہ رائے مراد ہے جو کتاب دستیت کے اصول پر تمامگی جاتے۔ کتاب دستیت سے  
اس اصل کو تلاش کرنا اور پھر اس پر مسائل پیش آمدہ کو منطبق کرنا یہ اجتہاد ہے جس میں اجتہاد پانی رائے  
تمامگزتا ہے۔ سو یہ کوئی ایسا لفظ نہیں جس سے لوگ بلا وجہ بدکھتے گلیں۔

ابسنون دارمی جلد اول کے سنن نسافی جلد ۲ ص ۵۶

## سنت کے ہوتے ہوئے اجتہاد کی نتی را ہیں

حدیث معاذؑ کی روشنی میں جب کوئی چیز سنت میں مل جائے تو صولاً اس کے ہوتے ہوئے اجتہاد کی ضرورت نہیں۔ لیکن سنت اگر پہلے مورد پر بندہ ہو اور اسے کوئی مصلحت کے لیے اختیار کیا گیا ہو تو اس مصلحت، کے نہ ہونے کی صورت میں اجتہاد کوئی دوسرا موقف اختیار کرنا یہ سنت سے بخواہ نہ ہو گا۔ دین کی ایک وحشت اشمار ہو گا مثلاً:-

اَنَّ حَفْرَتَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفَّ اَنْفَهُ اَنْفَهٍ اَخْرَى اِيَامِ مِيرِ حَضْرَتِ اَبُو بَكْرٍ صَدِيقٍ رَّضِيَ اللَّهُ تَعَالَى اَعْنَاهُ عَنْهُ عَنْ حَضْرَتِ اَمَامِ نَمازٍ مُقْرَرٍ كیا۔ اس سے پہلے اپنے حضرت ابو بکرؓ کو امیر حجج بھی مقرر کر چکے تھے۔ لیکن آپؐ نے امور سلطنت کے لیے کسی کو اپنا علیفہ نامزد نہیں کیا۔ حضرت ابو بکرؓ صدیقؓ کو حضورؐ کی وفات کے بعد صحابہؓ نے غیظہ چنا اور پھر مسجد نبڑی میں آپؐ کی بیعت عامہ ہوئی۔

اَنَّ حَفْرَتَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَارَ سَبَّ صَاحِبَيْهِ اَنَّهُمْ سَا مَنَّهُ مُوْجَدُهُمَا۔ مُكَدَّرٌ حَضْرَتُ اَبُو بَكْرٍ صَدِيقٍ نَفَّ اَنْفَهُ اَنْفَهٍ اَخْرَى اِيَامِ مِيرِ حَضْرَتِ اَبُو بَكْرٍ صَدِيقٍ رَّضِيَ اللَّهُ تَعَالَى اَعْنَاهُ عَنْهُ عَنْ حَضْرَتِ اَمَامِ نَمازٍ دُكَدَرَ يَا حَضْرَتِ اَعْمَشَانَ اِنْ اَسْدَيْتَ كَمْ کے لکھنے والے تھے۔ انہوں نے بھی آپؐ سے نہ کہا کہ آپ سنت کے خلاف یہ کام کیوں کر رہے ہیں۔ حضورؐ نے تو ایسا زد کیا تھا کہ کسی نے ایسا نہیں کہا۔ معلوم ہوا کہ بعض حالات میں سنت کے ہوتے ہوئے بھی اجتہاد کی راہ اختیار کی جاسکتی ہے۔

## پہلی اور دوسری صورت میں اصولی فرق

حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہما در نزول مجتبید مختہ ممکن ہے ان کی اس حدیث کی علت پر نظر ہو اور اس لیے دو ظاہر حدیث پر عمل پیرا نہ ہوئے ہوں۔ حضورؐ کے اس نامزد نہ کرتے میں یہ سبب نظر آتا ہے۔

حضرتؐ اگر کسی کو مقرر کر جائیں تو صولاً وہ امت کے سامنے جو ابده نہیں ہے۔ حضورؐ کے

مقرر کردہ پرکسی کو کسی مسئلے میں اٹھنی اٹھانے کا نت نہ ہو گا جنہت عمرؑ کے دورِ خلافت میں اگر کسی نے آپ کا لبباً گرتہ دیکھ کر یہ سوال اٹھایا کہ یہ کرتا ایک چادر سے کیسے بن گیا تو وہ اسی لیے بتا کہ آپ آنحضرتؐ کے مقرر کردہ نہ تھے حضرت ابو بکرؓ نے آپؓ کو اپنا جانشین نامزد کیا تھا۔ اب اگر حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عثمانؓ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس عمل کی رکاوے اسی کو امور سلطنت میں جانشین نامزد نہ کیا۔ علت پا گئے اور اس موقع پر بوجہ عدم علت اپنا جانشین نامزد کر دیا تھا۔ آپؓ کا یہ عمل سنت سے ڈکراؤ نہیں اسی سنت کی ایک وسعت شمار ہو گا۔

الحمد للہ! اس وقت کسی نے یہ شورتہ لیا تھا کہ دیکھریہ فتنہ والے ظاہر حدیث کے غلط چل سے ہیں۔ یہ اسی لیے کہ وہ دراہل خیر کا تھا۔ پھر حضرت عمرؑ نے بھی، اس حدیث پر عمل نہ کیا۔ نہ کافل حضرت ابو بکرؓ کے اجتہاد پر چلے۔ انہوں نے اپنا اجتہاد کیا اور چھ آدمیوں کی ایک کمیٹی نامزد کر دی کہ یہ اپنے ہی رے کی کو خلیفہ ہون یں۔ یہ ایک پہلو سے نامزدگی بھی بھلتی اور ایک درجے میں یہ انتخاب بھی بھلتا۔ آپؓ نے پہلی دو صورتوں کو جائز العمل سمجھا۔ تیکن عمل ایک تیری صورت اختیار کی۔ ایک محبتہ کے لیے دوسرے محبتہ کی تعلیید ضروری نہیں۔

حضرت عمرؑ فرماتے ہیں:-

ان استخلف فان ابابکر قداستختلف و ان لم استختلف فان رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم لم يستخلف.

ترجمہ۔ اگر میں کسی کو خلیفہ بنا جاؤں تو مجھے حق پہنچتا ہے کیوں کہ حضرت ابو بکرؓ نے خلیفہ نامزد کیا تھا اور اگر میں کسی کو خلیفہ نہ بنا جاؤں تو مجھے اس کا بھی حق پہنچتا ہے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے امور سلطنت میں کسی کو جانشین نامزد نہ کیا تھا۔

حضرت عمرؑ کے اس میان سے پتہ چلتا ہے کہ آپؓ حضورؑ کے عدم استخلاف کو سنت قائمہ

نہیں سمجھا، مخفی ایک سنت کے درجہ میں لایا ہے۔ اس صورت میں کسی دوسرے عمل کی پُرہی گنجائش ہی نہیں سمجھنے ہے اور وہ عمل حضرت ابو بکرؓ نے اختیار کیا۔ یہ حضراتِ دین اور مقام سنت کو سب سے زیادہ سمجھنے والے تھے۔ اس صورتِ حال میں یہ پڑا پیکیدہ کہ دیکھواں ہل فتح کس طرح ظاہر حدیث کے خلاف چلے ہیں اپنی لوگوں کا کام ہے جن کو علم سے بہت کم واسطہ پڑا ہو۔

## پہلی اور تیسرا صورت میں فرق

ہم حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر ہر خوت کے وقت مسلمانوں میں ائمۃ صحابہؓ کی عینی کسی غیر صحابی کو خلیفہ نہ چن سکتے تھے اور آپؐ کو بھی یقین تھا کہ التردد، العزت اور امت مسلمہ حضرت ابو بکرؓ کے سوا کسی اور کو ۲ گے نہ کریں گے لیکن حضرت عمرؓ کے سفر ہر خوت کے وقت مسلمانوں میں اکثریت غیر صحابہؓ کی تھی۔ اگر آپؐ حضورؐ کے طریقے پر بات امت میں کھلی پھر جاتے تو اصولاً کوئی غیر صحابی بھی قیادت میں آگے ہے کرتا تھا۔ آپؐ کی عام پالیسی عینی کہ صحابہؓ کے ہوتے ہوئے کسی غیر صحابی کو ۲ گے نہ اتنے دیا جاتے۔ آپؐ نے اس مصلحت کے لیے پھر صحابہ نامزد کر دیئے جو آخر میں دورہ گئے۔ اس میں یہ امر بھی ذہنی طور پر طے پائیا کہ جو بھی چنا جاتے دوسرا اس کے بعد بہرہ حال اولیٰ بالخلافہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت علیؓ کا انتخاب اپنکے ہوا تو کسی نے ان کی اہلیتِ خلافت پر کوئی سوال نہ اٹھایا۔ کیونکہ یہ بات اس سے بہت پہلے طے ہو چکی تھی۔

## دوسری اور تیسرا صورت میں فرق

حضرت ابو بکر صدیقؓ نے حضرت عمرؓ کو نامزد کیا۔ یہ اسلام میں دوسری صورتِ عمل تھی۔ حضرت عمرؓ نے چند آدمی نامزد کیے۔ یہ اسلام میں عقدِ خلافت کی تیسرا صورت تھی۔ دوسری صورت اور اس تیسرا صورت میں فرق کیا ہے؟ حضرت عمرؓ کی افسوسیت باقی تمام صحابہؓ پر قطعی تھی۔ اس لیے حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اہنیں نامزد کرنے میں کرنی۔ ابک محسوس نہ کیا جنگِ احمد میں مخالف ہمفوں ہیں

جب ای خبر حل پنکلی کہ حضور شہید ہو گئے ہیں تو انہوں نے حضرت ابو بکرؓ کو نام لے کر لکا رہتا۔ جب وہ سمجھے کہ ابو بکرؓ بھی امارے جائے ہیں تو انہوں نے حضرت عمرؓ کا نام لے کر نہیں لکا رہتا۔ تھا۔ اس وقت ہر کہ وہ مارے پڑے کرتے تھا کہ مسلم قیادت میں کون سے صحابہ آئیں گے۔ سو حضرت ابو بکرؓ کے بعد حضرت عمرؓ کا درجہ ظفی رہا۔ سو حضرت ابو بکر صدیقؓ نے بلا کسی تامل کے اپ کو امداد کر دیا۔ حضرت عثمانؓ نے اپ کی یہ دصیت قلم بند کی تھی۔

یہ تین بحثہوں کا اجتہاد اپ کے سامنے ہے مجتبیہ کی نظر حکم کے سبب اور حدیث کی علت پر ہوتی ہے وہ کہی دفعہ بظاہر حدیث چھڑتا نظر رہتا ہے۔ مگر وہ حدیث چھڑنہیں رہا ہوتا۔ اس کی علت پر نظر کیے وہ لوگی دوسری صورت عمل تجویز کرتا ہے اس سے یہ نتیجہ نہ نکالنا چاہیے کہ یہ حضرات حدیث کے خلاف چلے اور یہ کہ ان کا حدیث پر عمل نہ تھا۔

## چوتھے خلیفہ کی بھی علت حکم پر نظر

چھپے اپ پر پڑھ آتے ہیں کہ حضرت علی المرتضیؑ نے ایک شخص کے بارے میں جو ایک بوondی اہم ولد کے ساتھ متهم تھا۔ ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم میں علت حکم پر نظر لی اور اپ کے بظاہر حکم کے خلاف کیا۔ حضورؓ صورت حال معلوم ہونے پر خوش ہوتے اور حضرت علیؓ کو خلاف بتاتے کرنے پر ملامت نہ کی۔ حضورؓ کا حکم سے قتل کرنے کا تھا۔ جب حضرت علیؓ اس کے پاس گئے تو کیا دیکھتے ہیں :-

فاذاهو في رکی یت بر د فقاں اخراج فتنا ولہ یہ فا خرجہ نہ مجبوب

لیں لہ ذکر لے

ترجمہ کیا دیکھتے ہیں کہ وہ ایک کنوں میں ٹھنڈکے رہا ہے اپ نے اسے اپنا ہاتھ دیا اور اسے دہان سے نکالا۔ اپ نے دیکھا وہ مرد نہیں کہ وہ آکہ تاسیل نہیں رکھتا۔

لے صحیح مسلم جلد ص

حضرت مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ کے اس عمل کو پسند فرمایا اور فرمایا جو سامنے والا میکھ سکتا ہے وہ وُردِ الائکیہ دیکھ پاتے۔ اس میں آپؐ میں حضرت علیؓ کو اس صورت حال کا شاہد اور اپنے آپؐ کو اس صورت عمل سے غائب کہا ہے۔

حضرت علیؓ کا یہ اجتہاد بظاہر نفس کے مقابلہ میں تھا لیکن مجتبہ کی نظر ہمیشہ علت حکم سبب اور حالت پر ہوتی ہے۔

غدنے والے راشدینؓ کے اجتہاد کی مختلف صورتیں آپؐ کے سامنے ہیں اور چاروں عمل بظاہر حدیث کے مقابلہ ہیں۔ اس صورت حال میں وہی بات کہنے پڑے گی جو امام ترمذیؓ نے کہی ہے کہ فقیہ، ہی حدیث کے معانی کو بہتر جانتے ہیں۔

قال الفتنها و هم اعلم بمعانى الحديث

ترجمہ۔ فقیہ نے اسی طرح لہلہ ہے اور وہ حدیث کو بہتر طور پر جانتے ہیں۔

### اجتہاد کا انکار سر اس حریفیت ہے

اجتہاد کی بحث آپؐ کے سامنے آچکی ہے اس کے مقابلہ تسلیم و القیاد اور عمل و فناذ ہے۔ جاہل کے سوا کوئی مجتبہ دین کی تقید و اتباع کا انکار نہ کر سکے گا۔  
حافظ ابن عبد البر (۴۶۳ھ) لکھتے ہیں:-

اما القیاس علی الاصول والحكم للشیعی بحکم نظریہ منه اما لا يختلف  
ضیه احد من السلف بل كل من روی عنہ ذم القیاس قد وجد  
له القیاس الصحيح منصوصاً لا يدفع هذا الاجاہل او متباہل  
مخالف للسلف من الاحکام

ترجمہ۔ کسی پیش آمدہ مستند کو کتاب و سنت کی اصل پر قیاس کرنا اور کسی چیز کا حکم

اس بھی چیز کے بیان کردہ حکم کے مطابق یعنی اس قیاس سے سنت میں سے کسی کا اختلاف نہیں بلکہ جن سے قیارہ کی مذمت منتقل ہے جن کے باوجود بھی قیاس صحیح منسوس ملتا ہے۔ اس کا انکار جاہل کے سواد و سرگرمی نہیں رکتا یا وہ شخص جو سلف الصالین کے خلاف ہو اور پر اور پر سے جاہل بنا ہوا ہو۔

## قیاس حدیث کا مقابل نہیں ہو سکتا

قیاس وہ نہ ہے جو اثر کے مقابلے میں ہو یا وہ جو کسی اصل شرعی پرسنی نہ ہو، امام ابوحنیفہ اس فتنہ کے قیاس کے سخت مخالف تھے۔ امام محمدؓ اس بحث میں کہ نماز میں قہقہہ ناقص و ضعیف ہے، آپؓ کی طرف سے استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

لولا ماجاء من الاشارة كان القیاس على ما قال اهل المدينة ولكن لا

قیاس مع اشارة ينبغي الا ان يقاد الا اشار

ترجمہ۔ اگر یہ اشارہ موجود نہ ہوتے تو قیاس اہل مدینہ کی تائید کرتا محتاطین اثر (حدیث)، کے سامنے قیاس کرنی چیز نہیں اور اس کے سوادگرمی را نہیں کہ اشارے کے آگے سمجھیا ڈال دیئے جائیں۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ انکر اختلاف کے ہاں احادیث کو مقابلہ قیاس بہت اہمیت دی جاتی ہے اور وہ حدیث کے ہوتے ہوئے کسی مسئلے میں قیاس رنما جائز نہ سمجھتے تھے، ہاں حدیث نہ ملے نہ کسی صحابی کا اثر سامنے ہو تو سئلہ پیش آمدہ کو کسی اصل شرعی پر قیاس کر کے رای قائم کرنا ہرگز معمول نہ سمجھتے تھے، فاضلی شرکانی چھپی لکھتے ہیں:-

فالعمل بالرأي مسائل الشرع إن كان بعدم وجود الدليل في الكتاب

والسنة فقد خص فيه النبي صلى الله عليه وسلم

لله الحمد على اہل المدينة عبداصغر ۲۷ القرول المفيد ص

ترجمہ، موسیٰ اہل شریعہ میں راستے پر عمل کرنا۔ اگر اس کی لیے ہر کو کتاب و مسنّت ایسیں  
اس کی دلیل نہیں ملتی۔ ترییہ رخصت جس کو حضرت نے اجازت دی ہے۔

محبتهد کے قیاس کو دوسرے تسلیم کریں اور اس سے دلیل کی بحث میں نہ ہیں، کیونکہ  
اصل شرعی کی تلاش اور اس پر قیاسی یہ ہر کسی کے بھی کی بات نہیں، اشباح و امثال کو حجد اکابر ان  
نہیں ہے۔ دوسرے کو چاہیے کہ اعتماد محبتهد کی بات، مان لیں کہ وہ دلیل کے بغیر بات نہیں  
کہہ رہا اور اس سے دلیل کا مطالبه نہ کریں اسے تقلید کہتے ہیں۔ دینِ اسلام ہے تو سب کے لیے  
گھر سے اس کی پوری گہرائی سے صرف عالم ہی سمجھ پاتے ہیں۔ دوسرے کے لیے بھی یہ راہ ہے کہ  
ان عالموں کی بات پر اعتماد عمل کریں، قرآن کریم کہتا ہے۔

## قرآن کل بنتی نوع انسان کے لیے ہے

جب قرآن کل بنتی نوع انسان کے لیے ہے تو جو رُگ عالم نہیں، وہ لیا کریں، اس کا اکابر ان  
جو اب یہ ہے کہ وہ کسی عالم کی پریروکا کریں، قرآن کریم کہتا ہے۔

وَتَلَكَ الْأَمْثَالُ نَصْبٌ بِهَا اللَّنَّاسُ وَمَا يَتَّلَقَهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ۔ (۲۷، العنكبوت، سہیت ۳۰)  
ترجمہ۔ اور یہ امثال ہیں جو میں ہم تمام رُگوں کے لیے بیان کر رہے ہیں، لکھا ہر اور اسے  
نہیں سمجھ سکتے مگر عالم ہی۔

اورنہ جانشی والوں کے لیے کہہ دیا۔ دلیل سبیل من افاب۔ (۲۷، لقمان ۱۵)

ترجمہ۔ اور پیروی کر اس کی جو میری طرف، رجوع لایا۔

ہاں یہ ضرور ہے کہ اگر کسی نے کسی محبتهد کے لئے تباہ پر عمل، اختیار کر لھا ہر اور اسے  
اس کے مقابل حدیث، صحیح مل جائے اور اس کے معارض کوئی دوسری حدیث یا صحابی کا کوئی اثر  
نہ ہو تو وہ اسے چھوڑ دے۔ کیونکہ وہ محبتهد کی پیروی ایک مصلحتی درجے میں ملتی ہے، نہیں کہ اس پر  
ہمارے پاس کوئی اسلامی سند ہو۔ مقام فتحہ مقام حدیث کے بعد ہے۔

## دائرة الفقة

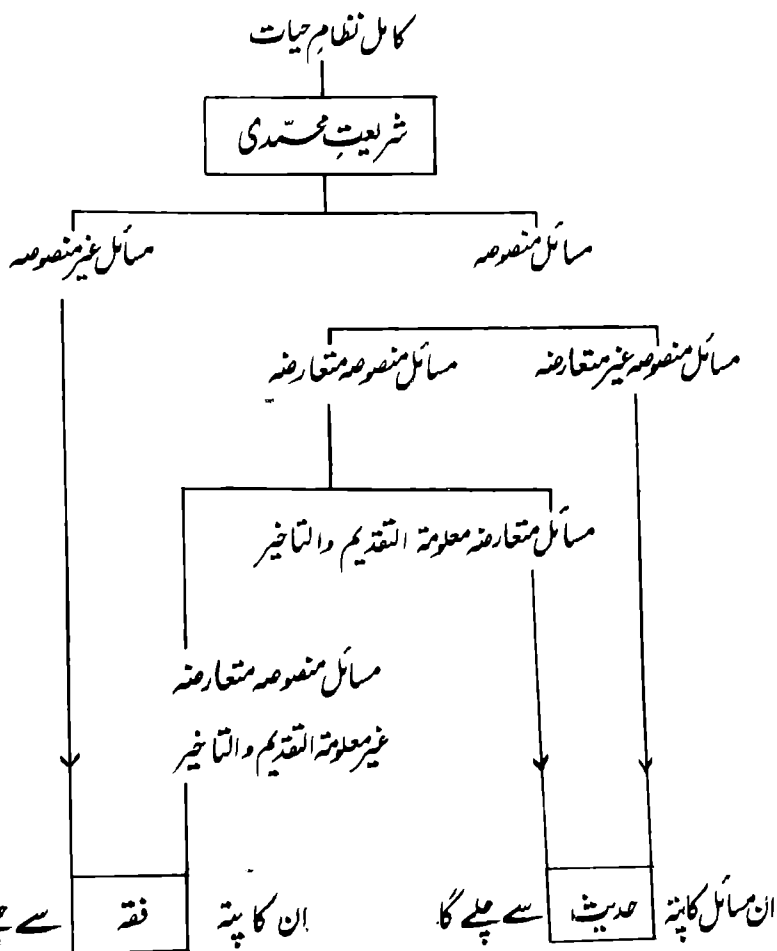
الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. اما بعد:

قرآن کریم نے بے شک نہ برو تفکر اور اپنے مذاہین میں عندر رکد کی درست دی ہے استنباطی بھی حصہ افزائی کی ہے۔ آنحضرت کی بھی تعمیر ہی کہ حدیث، یہ فقة کی تلاش کردا۔ قرآن و سنت میں فقہ و المثل اور علم و معرفت پوری طرح بٹی ہوتی ہے۔ باس ہمہ محدثین اور حاملین روایت، حال فقة ہوتے ہیں فتنہ نہیں ہوتے فتنہ دہی ہو گا جو کتاب و سنت میں اصول پاکر نئے آمدہ مسائل کو ان اصولوں میں تلاش کر سکے آنحضرت نے فرمایا کہ کیا الحجۃ (حدیث) بیان کرنے والے، اہل فتنہ نہیں ہوتے۔ یہ الحجۃ سے ایک الگ امر تباہ ہے اور اس میں جو شہادت ہو اس سے مجبوب کہتے ہیں۔ باقی سب لوگوں کے لیے اب راہ یہ ہے کہ مسائل مخصوص میں ان سب کی اتباع کریں۔

یاد رکھیے رب حامل فتنہ غیر فقیہ کہنے سے حاملین روایت کی کوئی منقصت نہیں ہوتی، لیکن فتنہ کی شان عندر دو بالا ہو جاتی ہے کہ صلن دین شناسی یہی لوگ ہیں۔

## اسلام میں مسائل کتنے قسم کے ہوتے ہیں

فقہ کی حدود کہاں تک ہیں؟ اس کے لیے پہلے یہ جانتا ہو گا کہ اسلام میں مسائل کتنی تھیں کے ہیں کیا سب مسائل مخصوص ہیں؟ یا مسائل غیر مخصوص بھی ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ مسائل غیر مخصوص میں فقہ و اجتہاد کی ضرورت پڑتی ہے اور کبھی مسائل مخصوص میں بھی اگر کہیں باہمی تعارض ہو اور اس میں ناسخ و مسنون کا بھاپتہ نہ چلے تو ان میں اجتہاد کے ذریعے راجح اور مرجوح کا پتہ کرنا پڑتا ہے سو یہاں جربات، بھی اختیار کی جائے وہ بھی ایک فتنہ ہو گی۔ اسے ہم فتنہ ذیل میں وضع کرتے ہیں۔



اس نقش سے فقہ کا دائرہ عمل آپ کے سامنے واضح ہو کر آ جاتا ہے۔ حدیث جہاں آپ کے سامنے دا چھ اور غیر متعارض صورت میں موجود ہوں وہاں وہ کافی ہے فقہ کی ضرورت نہیں اور جہاں احادیث و آثار آپس میں مختلف فہریہ ہوں وہاں فقہ کی ضرورت پڑے گی جو تمام روایات کر اپنے اپنے درجہ میں رکھ کر راه عمل بنائے گی۔ جو لوگ اس درجے کتاب و سنت پر عبور رکھتے ہوں وہ بحتمی کوتے ہیں دوسرے ان کے تابع ہیں گے۔ سرفہ کا دائرہ سائل غیر منصوصہ کے گرد ہی نہیں سائل منصوصہ جو بظاہر متعارض ہوں اور ان میں تقدیم و تاخیر بھی جلی طور پر معلوم نہ ہو۔ ان میں بھی جو

علماء مجتهد نہیں وہ مجتهد کے سایہ میں ملیں گے جو مجتهد نہ ہوں انہیں خود خمار ہوئے کی ابتداء دی جائے گی۔  
یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا علماء کے بھی مختلف درجے ہیں، ایک وہ جو مجتهد درجے  
کے ہوں اور دوسرا وہ جو اس درجے کے نہ ہوں؛ اس کا حساب ہاں میں ہے۔  
قرآن کریم کی شہادت یعنی:-

يرفع اللہ الذین امنوا مِنکُمْ وَالذین اوقیا العلم درجت وَالله بِما تَعْلَمُونَ

خبریں۔ (پاً المجادلہ آیت ۴۲)

ترجمہ۔ اللہ بلند کرتا ہے ان لوگوں کو جو ایمان لائے اور جو علم دیئے گئے دھیا  
میں یعنی اہل علم کے مختلف درجات میں اللہ تعالیٰ جس کو چاہے ایمان میں  
تورت اور علمی رفتست ہے۔

## حدیث سمجھنے کے لیے فقہ کی ضرورت

محمدین کے ہاں فتحہ والے حدیث کو زیادہ جانتے والے تسلیم کیے گئے ہیں۔ محمدین کیا  
اہل علم نہیں، یقیناً ہیں۔ ان کی علمی شان سے کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ لیکن کتاب و سنت کی گہرائی میں  
فقہاں اس سے بھی آگے ہیں۔ اور اس کا محمدین نے کھلا اقرار کیا ہے۔

## حضرت امام احمدؓ کی شہادت

خطیب بغدادیؓ اپنی سند سے روایت کرتے ہیں ایک شخص حضرت امام احمدؓ کے پاس  
آیا اور ایک سکل دریافت کیا آپ نے فرمایا۔

سل عافاًك اللہ غیر ناسل الفتحہ ارسل ابا قردہ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ مجھے حفاظت سے رکھے ہمارے سو کسی اور سے پوچھ۔ فہرما سے

پوچھ۔ ابا ثور سے پوچھ۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ امام احمدؓ باوجودیکے بہت بڑے فقیہ سنتے امام مجتہد تھے۔ مگر چونکر دیات کا غلبہ تھا۔ اس لیے آپ مسائل میں دوسرے فقیہ کی طرف رجوع کرنے کا بھی امر فرماتے تھے۔

## حضرت امام بخاریؓ کی شہادت

حضرت انہیں کہتے ہیں بعض الفضلان نے اموال ہوازن کی تقسیم میں مہاجرین کو زیادہ حصہ ملنے کی شکایت کی۔ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ بات پہنچیں تو آپ نے انہیں ایک جگہ جمع فرمایا۔ اور ان سے پوچھا۔

فَلَا أَجِدُ عِبَادَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا كَانَ حَدِيثُ  
بَلْغَنِي عَنْكُمْ قَالَ لَهُ فَقَهَاءُهُمْ أَمَادُ وَأَرَأَيْنَا فَلَمْ يَقُولُوا شَيْءًا وَإِنَّ الْأَنْسَى  
مِنَ الْحَدِيثِ إِذَا نَهَمْ فَقَالَ لَهُنَّفَرِنَّ اللَّهُ لِرَسُولِ اللَّهِ يُعْطِي قَرِيئَةً وَيَرْكَأُ  
الْأَنْصَارَ وَسَيِّرُ فَنَّاقَهُمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ أَفَإِنْعَلَى رَجُلٍ

### حدیث عهد ہم بکفر

ترجمہ۔ جب وہ سب جمع ہوئے تو حضور ان کے پاس آئے اور کہا یہ مجھے تھا یہ کیا بات پہنچی ہے۔ ان کے فقیہ بولے حضور ہم میں ۔۔ جو اہل الرائے ہیں انہوں نے تو کوئی ایسی بات نہیں کی بلکہ ہم میں جو نعمت ہیں انہوں نے کوئی ایسی باتیں کہی ہیں۔ حضور نے فرمایا میں ان لوگوں کو زیادہ دیتا ہوں جو ابھی ابھی کفر سے نکلے ہیں تاکہ ان کی مدد ہو سکے۔

اس حدیث سے پتہ چلتا ہے کہ صحابہؓ میں بخوبی علم والے ثقة لوگ اس وقت بھی فقیہ کے

طور پر معروف نہیں اور بات المحدث کی نہیں فہرست کی ملتی محتی۔

## امام ترمذیؓ کی شہادت

قال الفقهاء وهم اعلم بمعاون الحدیث لـ:

ترجمہ۔ فہرست نے یہی کہا ہے اور وہ حدیث کے معانی کو زیادہ جانتے والے ہیں۔

## امام ابو داؤدؓ کی شہادت

حضرت امام ابو داؤدؓ فرماتھے ہیں جب آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم سے دو حدیثیں ایسی پہنچیں جو بنی اسرائیل میں محسوس کرامؓ کے عمل کو دیکھا جائے گا۔ آپ نے عالمی کو اس بات کا مکلف نہیں کیا کہ وہ جو حدیث پڑھ لے اس پر عمل کر لے۔ نہیں۔ آپ نے فرمایا اس باب میں صحابہؓ کے عمل کو دیکھا بلائے گا۔ تعارض کی صورت میں ان کے عمل کو دیکھنا ضروری ہو گا۔ کیا یہ نقۃ کی ضرورت نہیں۔ آپ لکھتے ہیں:-

قال ابو داؤد اذ اتساع الخبران عن النبي نظرالي ما اعمل به اصحابه  
من بعده لـ:

ترجمہ۔ جب دو حدیثیں (بنی اسرائیل) کو حکماً تھیں ہمیں حضورؐ سے پہنچیں تو پھر دیکھا جائے گا کہ صحابہؓ کا عمل ان میں سے کس پر تھا۔

## امام طحاویؒ کی شہادت

فلم اتصادت الاثار في ذلك وجب ان ننظر الى ما اعليه عمل المسلمين الذين

جرت عليه عادة ما يفعل على ذلك وليكون ناسخا لما اخالفه لـ:

لـ جامع ترمذی جلد اصل لـ ابو داؤد جلد اصل لـ شرح معانی الاثار جلد اصل لـ

ترجمہ۔ جب اس میں آثار و روایات نکرتی نظر آئیں تو ہم پر لازم ہے کہ مسلمانوں کے زندہ عمل کو دیکھیں جن سے ان کی سنت قائم ہوتی ہے عمل اس پر قائم کیا جائے گا اور جو روایات اس کے خلاف ہیں وہ منسوخ سمجھی جائیں گی۔

اگر یہ سے پتہ چلتا ہے کہ فتنہ کا دائرہ صرف مسائل عین منصوصہ تک محدود نہیں مسائل مفسودہ میں بھی جہاں بغایہ تعارض نظر آئے آپ کو ایسے علماء کی رہنمائی درکار ہو گی جو علم میں درجہ رسوخ پا چکے ہوں۔ ممکن عوام ان مسائل میں ان پر اعتماد کریں۔

## مسائل منصوصہ تعارضہ میں باریک فقہی را ہیں

رشیعت محمدی کی نصوص میں حقیقی تعارض کہیں نہیں۔ اگر یہ الہی دین شہرتا تو پھر بشک اس میں بہت اختلاف نکلتا۔ سو جہاں کہیں بغایہ تعارض نظر آتا ہے مجتہد اپنی عقابی نظر سے ان میں تطبیق کی راہ بھانپ لیتے ہیں۔ یہ بھی نہ ہر تو ترجیح کی راہ اختیار کرتے ہیں۔ راہ صواب نہ بھی پاسکیں تو راہ ثواب پالیتے ہیں اور ایک اجر کے سختق ہو جاتے ہیں۔

ہم یہاں اس سلسلے میں صرف دو مثالیں پیش کرتے ہیں ۔۔

حدیث اول : حضرت عبادہ بن حاصہ کہتے ہیں آنحضرت نے فرمایا ۔۔

لا صلوٰۃ لمن لعدیت ابنا نتحہ الكتاب ۔۔

ترجمہ۔ اس کی نہاد نہ ہوئی جس نے سورہ فاتحۃ نہ پڑھی۔

امام بخاریؓ کے نزدیک حضرت عبادہؓ کی صرف اتنی روایت صحیح ہے۔ اس کے بعد اس روایت کا جو حصہ البداؤ د اور ترمذی نے روایت کیا ہے امام بخاری کے ہاں ان کے معیار صحیح تک نہیں پہنچتا۔ اسی لیے اپنے اسے صحیح بخاری میں نہیں لیا۔

حدیث دوم : حضرت ابو موسیٰ الشعراؓ کہتے ہیں آنحضرت نے فرمایا ۔۔

اللہ صحیح بخاری عبد الرحمٰن

اذا قرأ ظانصتوا

ترجمہ۔ امام جب قرآن پڑھے تو تم چپ رہو۔

امام مسلم<sup>ؒ</sup> لکھتے ہیں کہ یہ حدیث میرے نزدیک مسمیٰ ہے۔

یہ دو حدیثیں بظاہر متعارض ہیں۔ ان میں تطبیق کی راہیں کیا ہیں۔

① دوسری حدیث نماز باجماعت سے منع ہے اور پہلی حدیث باجماعت نماز کے بارے

میں نہیں۔ یہ اس کے لیے ہے جو اکیلا ہو۔ یہ امام سجواری<sup>ؒ</sup> کے اسنادہ امام احمد بن حنبل<sup>ؒ</sup> اور امام سفیان

بن عینیہ<sup>ؒ</sup> کی رائے ہے۔ امام احمد<sup>ؒ</sup> کی رائے امام ترمذی<sup>ؒ</sup> نے نقل کی ہے۔ ان ہذا اذ اکان وحدہ۔

(جامع ترمذی جلد اصل ۲۷) اور سفیان<sup>ؒ</sup> کی رائے امام ابو داؤد<sup>ؒ</sup> نے نقل کی ہے۔ مذکون میصلی

وحدہ۔ (سنن ابی داؤد جلد اصل ۱۹)

② امام سجواری<sup>ؒ</sup> کی رائے میں پہلی حدیث بطریق عموم نماز باجماعت کو محی شامل ہے۔ اس لیے دوسری حدیث اس سے متعارض نہ ہوگی۔ اگر اسے سورہ فاتحہ کے بعد پڑھے جانے والے قرآن پر محمل کیا جائے کہ جب وہ حصہ پڑھا جا رہا ہے تو تم چپ رہو اور امام کو سُننے رہو۔

ان دونوں فرائیوں میں سے کسی کی کوشش اتباع بنزی سے گریز کی نہیں وہ بظاہر

متعارض روایتوں کو آپس میں تطبیق دے رہے ہیں۔ یہ ان دونوں کی فetta ہے عامی دو نوں

طرف کے ائمہ۔ سے کسی کی پیرودی کرے۔ راه صواب نہ ہونے پر بھی وہ ایک اجر کا استحقاق

ہو گا۔ اگر وہ کسی مجتبیہ کی پیرودی سے ایسا نہ کرے۔ اپنے نکردار علم سے کسی ایک جا بہ کو انتیار کے

ترالٹر کے ہاں اپنے عمل کا وہ خود ذمہ دار ہو گا غلط ہو گا تو اس پر اس کا گناہ ہو گا۔ تعمید کی

صورت میں اس کی پیرودی کا بوجھ مجتبیہ پر ہو گا اور یہ علم کا وہ درجہ ہے جہاں غلطی بھی اجر پا تی ہے۔

— ہمارے نزدیک ان دونوں بظاہر متعارض روایات میں وہ اصول سامنے رکھنا چاہیے جو امام

ابوداؤد<sup>ؒ</sup> نے اپنی سیشن میں پیش کیا ہے۔

لہ صحیح مسلم جلد اصل ۲۷ سنن الشافی جلد اصل ۲۷ عن ابی ہریرہ

اس اصول کی روشنی میں آئیے حدیث لاصلة ملن لم یقرأ بام القرآن کے بارے میں  
صحابہ کرامؓ کا فضیلہ دیکھیں۔ حضرت جابر بن عبد اللہ الفارابیؓ فرماتے ہیں :-

من صلی رکعۃ لم یقرأ بام القرآن فلم یصلِّ الا ان یکون وراء الاعلام

ترجمہ۔ جس نے ایک رکعت میں بھی سورہ فاتحہ نہ پڑھی اس کی نماز نہ ہوئی۔ مگر

یہ کہ وہ امام کے پیچے ہو۔

یعنی امام کے پیچے سورہ فاتحہ نہ پڑھنے سے نماز ہو جاتی ہے۔ جب اکیلے پڑھنے سے پھر

پڑھنی ضروری ہے ذکر امام کے پیچے۔

اس حدیث کو حضرت امام مالکؓ نے اپنے مرطا میں بھی نقل کیا ہے۔ مرطا امام مالک وہ  
مکتب ہے جسے امام شافعیؓ اصح المکتب بعد حکتاب اللہ فرماتے ہیں۔

امام ترمذیؓ نے اس حدیث کو هذا حدیث حسن صحیح فرمایا ہے۔

حضرتؐ کے دوسرے علیل القدر صحابی حضرت زید بن ثابتؓ فرماتے ہیں :-

لَا قرأتُ مَعَ الْإِمَامِ فَخَفِيَ شَيْءٌ

ترجمہ۔ امام کے ساتھ کسی حصہ قرأت میں کچھ نہیں پڑھنا۔

قرأت کے دو ہی حصے ہیں۔ ۱۔ فاتحہ اور۔ ۲۔ مزاد علی الفاتحہ۔ امام کے پیچے تم نے  
کچھ نہیں پڑھنا۔ نہ فاتحہ نہ مزاد علی الفاتحہ۔

دوسری طرف حضرت البرہریؓ فرماتے ہیں امام کے پیچے بھی جی میں سورہ فاتحہ پڑھ  
لیا کرو۔ اس قول ابی ہریرہؓ میں بھر علماء کرام کا اختلاف ہوا کہ جی میں پڑھنے سے مراد قرأت  
نفلی ہے یا قرأت نfenی۔ ایک طرف قرآن پڑھا جا رہا ہے تو اس کے ساتھ آہستہ قرأت نلفی  
کی اجازت نہیں۔ لا محرکاً به لسانك میں زبان کو حرکت دینے کی اجازت نہیں۔ قرأت نfenی  
ہو تو اس میں کسی کا اختلاف نہیں۔

اس وقت طلب کے سامنے ہم اس سلسلے کا محاسبہ نہیں کر رہے ہیں بلکہ اسے تباہ ناصف یہ ہے کہ جن سوال میں احادیث و روایات بخلافہ متعارض ہوں اور ان میں پہلے دور میں انکم کا اختلاف بھی ہوا تھا ہوتا یہ سب مسائل بھی فتح کے دائرہ میں آجاتے ہیں۔ اس دور میں لوگ جس امام کی چاہیں تبعیت اختیار کریں۔ لیکن یہ درست نہیں کہ دوسرے کتب فتح کے بارے میں کہا جائے کہ ان کی نماز نہیں ہوتی۔ صحابہؓ اور پڑیے پڑے جمال علم کہہ رہے ہیں کہ جو شخص امام کے پیچے پڑے تو نماز پڑھے اس کی نماز ہو جاتی ہے۔ خود امام سعیدؓ کے استاذ الاستاذ حضرت امام عبد اللہ بن بدرؓ فرماتے ہیں:-

اری من لعید قرأ صلواته جائزة و شدد قوم من اهل العلم فترك

قرأة الفاتحة وان كان خلف الإمام بـ

ترجمہ بیری رائے یہ ہے کہ جس نے امام کے پیچے، سورہ فاتحہ پڑھی اسکی نماز ہو گئی اور بعض ابل علم نے نماز میں سورہ فاتحہ پڑھنے میں گروہ امام کے پیچے پوشش کی ہے۔

## ② رفع الیدين عند الرکوع کی متعارض روایتیں

① حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کہتے ہیں کیا میں تمہیں دیکھی نماز پڑھا دیں جیسی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پڑھایا کرتے تھے۔ پھر اپنے نماز پڑھانی اور ابتداء نماز کے بعد پھر کہیں رفع یہیں نہ کی۔

عن عبد الله قال الا اخبركم بصلوة رسول الله صلى الله وسلم قال

فقام فرفع يده اول مرة ثم لعىده

ترجمہ جماعت عبد اللہ بن مسعودؓ سے مردی ہے آپ نے کہا میں تباہ خداوندوں خبر میں طرع نماز پڑھتے تھے آپ اُنھے اور نماز کے لیے کٹ رہے ہیں پہلی مرتبہ فتحیں اور پھر نہ کیا۔

اس روایت کے تمام راوی ثابت ہیں، حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ بھی اس کے راوی ہیں، اور یہ حدیث بالکل صحیح ہے۔

② حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ کہتے ہیں :-

ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کان اذا افتتح الصلة رفع يدیه  
حدو منبکیه واذا رفع رأسه من الرکوع رفعهما كذلك بل

ترجمہ: حضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز شروع کرتے تو اپنے کندھوں کے  
با بارہ ہاتھ اٹھاتے اور جب رکوع سے سر اٹھاتے تو بھی اسی طرح سے  
رفع یہ دین کرتے۔

اب غفرانیؓ پہلی روایت میں صرف ایک رفع یہ دین کا ذکر ہے اور روایت سندا صحیح  
ہے، دوسری میں دو رفع یہ دین کا ذکر ہے اور روایت سندا صحیح ہے، اس میں رکوع کے وقت  
رفع یہ دین کرنے کا ذکر نہیں، امام مالکؓ نے اسے بھی، درکوع کے وقت رفع یہ دین کو روایت  
کرتے رہے، پھر آپؓ نے اسے روایت کرنا چھڑ دیا تھا، اب آپؓ کی آخری روایت حضورؐ کے  
صرف دور رفع رفع یہ دین کی ہے۔

جب امام مالکؓ رکوع کے وقت رفع یہ دین کی روایت کو پھر مچکے خلے ترکب ہے کہ  
امام بخاریؓ نے پھر اسے امام مالکؓ کے نام سے کیوں روایت کیا۔ تاہم امام مالکؓ کی اس روایت  
میں (رفع یہ دین کی روایت میں) مرکزی راوی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ ہیں، آپ خود رکوع کے وقت  
اور رکوع سے امتحنے رفع یہ دین ذکرتے نہیں، آپؓ کے شاگرد غاصب امام المفسرین حضرت مجاهدؓ  
روایت کرتے ہیں:-

عَنْ مُجَاهِدِ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ عَمَراً فَلَمَّا يَكُنْ يَرْفَعُ يَدَيْهِ الْأَفْوَى مِنَ الْمَصْلَوَةِ

لَمْ مُرْطَأْ إِيمَانُ مَالِكٍ مَكَّاً سَهْ طَهَارَةِ حَلْدَرَ صَنَّا

ترجمہ حضرت مجاہد مروی ہے وہ کہتے ہیں میں نے حضرت ابن عمرؓ کے پیچے نماز پڑھی اپنے نماز کی پہلی تکمیر کے علاوہ اور کسی تکمیر کے ساتھ رفعیدینؓ نہ کرتے تھے۔

امام سجارتیؒ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے رفعیدینؓ کو نمازی نقل کرتے ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہ آپ رکوع سے اُنھتے وقت کبھی فعیدینؓ کو بھی لیتے تھے اور کبھی اس پہلے رفعیدینؓ پر ہی انفراکتے جس سے آپ نماز شروع کرتے تھے جانفہ ابن جہر عتلانیؒ نے حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے دونوں طرح کی روایات منتقل ہونے کا اسناد طرح تبلیغ دی ہے۔

ان الجمع بین الروایتین ممکن دانہ لم یکن یراہ و احیافله تارة و ترکه  
تارة بل

ترجمہ دونوں طرح کی روایات ممکن ابھی ہیں وہ اس طرح کہ آپ رفعیدینؓ  
کو ضروری نہ سمجھتے تھے کبھی کر لیتے اور کبھی نہ کرتے۔

اب مرطاب امام مالکؓ کی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کی روایت سنن نسائیؒ کی حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی روایت سے معارض نہ رہی اور مسئلہ یوں طے پایا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم بھی کبھی رکوع کے وقت اور اس سے اُنھتے رفعیدینؓ کرتے تھے اور کبھی نہ کرتے تھے۔ اگر آپ بالالتزام یہ رفعیدینؓ کرتے ہوتے تو کیا ہر سکتا تھا کہ اس رفعیدینؓ کے مرکزی راوی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کبھی رفعیدینؓ کریں اور کبھی نہ کریں۔ آپ کا نئے احیاناً کرنا بتلاتا ہے کہ آخر تک یہ حضرت کی سنت نہ رہی تھی۔ زیادہ سے زیادہ اے مستحب کا درجہ دیا جاسکتا ہے سنت کا نہیں مولانا شمار اللہ صاحب امرتسری نے بھی اے مستحب کے درجے میں رکھا ہے۔ اس سے آگے نہیں گئے آپ کہتے ہیں:-

بیسا کہ ہمارا مذہب ہے رفعیدینؓ ایک مستحب امر ہے جس کے کرنے پر ثواب  
ملتا ہے اور نہ کرنے سے نماز کی صحت میں کری خلل نہیں آتا۔

لے فتح الباری جلد ۱۷۴ ص ۱۷۶ اہل حدیث کا مذہب ص ۹۷ تالیف مولانا شمار اللہ امرتسری

## تدوین فتنہ

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد :-

فتنہ کی تاریخ فتنہ کی تدوین سے پہلے کی ہے۔ تدوین سے مراد یہ ہے کہ پہلے اصول فتنہ میں ہوں پھر ان کے تحت انسانی زندگی کے مختلف دائروں میں پیش آنے والی ضرورت پر آسمانی تعلیمات ایک ترتیب سے مرتب ہو جائیں اور جن امور میں یہ الہی ہدایت صریح طور پر نہیں ملتی۔ شریعت میں ان کی نظائر ڈھونڈ کر ان میں ان کا فتحی حکم تلاش کیا جاتے۔ کار و بار لین دین اور حدد و تحریزات کے مختلف پہلوؤں میں روح قرآن اور فتنہ سنت کیا جا سکتی ہے۔ ان کی ضرورت سامنے آئے یاں — ان کے احکامات ضرور دریافت کر لیے جائیں — اسلام کو ایک خالطہ حیات مانتے ہوئے اس کے جلد احکام وہ کتاب و سنت میں منصوص ہوں یاں — انہیں محسوس پیرایہ میں لا کر سامنے رکھ دیا جاتے۔ اسلام کے اس باب علم میں ابھی علم کی ضرورت نہیں۔ اس طرح کی مورشگانیوں سے ذہن انسانی کھلتا ہے اور قوتِ اجتہاد اُبھرتی ہے۔

فتنہ کا آغاز تو عہد صحابہؓ سے ہو چکا تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مسائل غیر منصوصہ میں خود صحابہؓ کو اجتہاد کی راہ سمجھائی تھی اور صحابہؓ کرامؓ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حادث احکام (نئے نئے پیش آنے والے مسائل) میں اسی راہ سے چلے ہیں اور اسی سے امت کی اپنے قالب نئی تعارضوں اور ضرورتوں میں عملی پیش رفت رہی ہے۔

صحابہؓ کرامؓ میں حضرت عمرؓ اور حضرت والیہؓ کے بعد بڑے بڑے فقہاء یہ حضرات ہیں :-

- ① حضرت عثمان غنیؓ
- ② حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ
- ③ حضرت معاذ بن جبلؓ

- ۵) حضرت دید بن شاہست  
 ۶) حضرت جابر بن عبد اللہ  
 ۷) حضرت ابوالدرداء  
 ۸) حضرت ابو بن کعب  
 ۹) حضرت عبد اللہ بن عباس  
 ۱۰) حضرت امیر معاویہ

قال اللہ تعالیٰ رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ

یہ حضرات کتاب و سنت کے پڑھنے پڑھانے میں تنقہ و استنباط اور احسان ہے کام لیتے تھے۔ اسلامی عدالتیں قائم تھیں ان میں قاضی کتاب و سنت کی روشنی میں ۔ غلطیہ راشدین کے فنصیلوں کی روشنی میں اور فقہاء صحابہؓ کی پسرومدی میں چلتے تھے۔ اسلام دنیا میں بہلی مرتبہ ایک قانون کی صورت میں سامنے آیا تھا۔ اور یہ دنیا کے لیے ایک نیا تجربہ تھا۔ اسلام میں علم کے ماغذہ بالتفاق صحابہؓ قرآن و سنت اکابر امامت اور فقہ و قیاس قرار پائے۔ جمہور از صحابہ و تابعین و فقہاء و متكلّمین بالرفعة کو قیاس اصلیہ از اصول شرعاً است۔

اس دور میں اصل قوت علم کی بھتی اور اسلام کا نغاذ دنیا میں علم کا ایک فطری پھیلاؤ تھا۔ سپاہ صحابہؓ حضرت البر عبیدہ ہوں یا حضرت سعد بن ابی دفاصحؓ ۔ سیف اللہ خالد بن ولید ہوں یا فاتح مصر عمرو بن عاصؓ علم میں سب فقہاء صحابہؓ کے ماتحت چلتے تھے۔ اسلام کی حکومت ایک طور سے علم کی حکومت بھتی جس سے ہر طرف خلافت کے چشمے پھرستے تھے۔

صحابہ کرامؓ میں حاملین فقة دکم و بیش رہنمایات کے ماظن، تو سب تھے لیکن ام پنجے درجے کے فقہاء ان میں چالیس سپاہ سے زائد نہ ہوں گے صحابہؓ میں جو حضرات فتویٰ لے دیتے تھے۔ ان کی تعداد حافظ ابن القیم (۱۵۱ھ) نے ایک سو تیس (۱۳۰ھ) سے کچھ اور پہلائی ہے۔ صحابہؓ کے بعد بڑے بڑے فقہاء اور ماہرین قانون دنیا میں ظاہر ہوئے اور قانونی سطح پر انہوں نے اسلام کی تفہیمات پر بہت عرق رینے کی۔ یہ قرآن و سنت کی

لہ افادۃ الشیوخ م ۱۳۲ نواب صدیق حنفی م ۱۳۲ دیکھئے اعلام الموقیعین جلد اول

بماعیت اور ان کے صائب اجتہادات بختے جنہوں نے پورے کرہ ارض کو اسلام کے ذریعے معمور کیا اور دنیا پہلی دفعہ ایک کامل اور مکمل الہی نظام حیات سے آشنا ہوئی۔ اس دور کے پڑے پڑے فتحیاں میں سے ہم صرف چالیس کا برتاؤین کا یہاں کچھ تذکرہ کرتے ہیں۔

اولیٰک ابائی خجئنی بمثالمہ

### سے قیاس کن ذگستان من بہارا مر

- |                                                      |                                            |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ① علقة بن قيس شخني (۵۶۲ھ) کوفہ میں                   | ⑦ حسن الشنی (۵۹۷ھ) مدینہ میں               |
| ۲ مکروق بن اجرد (۵۶۳ھ) کوفہ میں                      | ۱۸ سعید بن جبیر (۵۹۸ھ) کوفہ میں            |
| ۳ شریح بن جارت کندی (۵۸۸ھ) کوفہ میں                  | ۱۹ خارج بن نید بن شابت (۵۹۹ھ) مدینہ میں    |
| ۴ عبد الرحمن بن غنم (۵۸۸ھ) شام میں                   | ۲۰ حضرت عمر بن عبدالعزیز (۶۱۰ھ) شام میں    |
| ۵ ابوذر گیلانی (۵۸۰ھ) شام میں                        | ۲۱ امام تکوہ (۶۱۰ھ) شام میں                |
| ۶ قبیصہ بن ذؤیب (۵۸۲ھ) شام میں                       | ۲۲ معاویہ بن جبیر (۶۱۰ھ) کوفہ میں          |
| ۷ عاصم بن شرحبیل الشعی (۶۱۰ھ) بصرہ میں               | ۲۳ ابوالعالیہ قیفع بن ہرن (۶۱۰ھ) بصرہ میں  |
| ۸ طاؤس بن کہیان (۶۱۰ھ) میں میں                       | ۲۴ ابوشعثہ جابر بن نید (۶۱۳ھ) بصرہ میں     |
| ۹ امام زین العابدین (۶۱۳ھ) خراسان میں                | ۲۵ ضحاک بن مزارح (۶۱۴ھ) مدینہ میں          |
| ۱۰ سعید بن المسیب (۶۱۴ھ) مدینہ میں                   | ۲۶ سالم بن عبد اللہ (۶۱۴ھ) مدینہ میں       |
| ۱۱ الیسلمہ (۶۱۴ھ) مدینہ میں                          |                                            |
| ۱۲ عروہ بن نبیر (۶۱۷ھ) مدینہ میں                     | ۲۸ سليمان بن سیلار (۶۱۴ھ) مدینہ میں        |
| ۱۳ ابو بکر بن عبد الرحمن (۶۱۷ھ) مدینہ میں            | ۲۹ حضرت عکرمہ (۶۱۵ھ) کوفہ میں              |
| ۱۴ ابو بکر بن عبد الرحمن عمار نخرذی (۶۱۹ھ) مدینہ میں | ۳۰ امام حسن ابصیری (۶۱۵ھ) بصرہ میں         |
| ۱۵ اسود بن زید شخنی (۶۱۵ھ) کوفہ میں                  | ۳۱ محمد بن سیرین (۶۱۶ھ) بصرہ میں           |
| ۱۶ امام ابریشم شخنی (۶۱۶ھ) بصرہ میں                  | ۳۲ حسن بن ابی الحسن الیمار (۶۱۶ھ) بصرہ میں |

- ۳۲) عطاء بن أبي رياح (۱۵۱ھ) مکہ میں  
 سیمون بن مہران (۱۱۶ھ) بھروسہ میں  
 ۳۳) رجاء بن حمیة الکندي (۱۱۲ھ) شام میں  
 حاد بن ابی سلیمان (۱۲۵ھ) کوفہ میں  
 ۳۴) وہب بن منبه (۱۱۷ھ) میں  
 ۳۵) یزید بن ابی جیب (۱۲۸ھ) مصر میں  
 ۳۶) امام باقر (۱۳۸ھ) مدینہ میں  
 ۳۷) سعیل بن ابی کثیر (۱۲۹ھ) میں میں  
 رحمہم اللہ تعالیٰ و نفعنا بعلو معم اجمعین۔

ان کے علاوہ کوفہ کے عبیدہ بن عمر کو مسلمانی المرادی (۹۹۲ھ) مدینہ کے عبد اللہ بن عبد اللہ  
 بن عقبہ بن سعد (۹۸ھ) اور امام نافع (۱۱۰ھ) امام حرم کعبہ عمرو بن دینار (۱۲۶ھ) اور کوک کے  
 ابوالنجزی مسلم بن مسلم (۱۲۴ھ) عبد اللہ بن ذکریاں ابوالنجزیزاد (۱۳۱ھ) مدینہ میں اور رجیب بن ابی الحسن  
 (۱۳۶ھ) مدینہ کے مشہور مفتیوں میں سے تھے۔

## ایک لائق توجہ بات

اسلام کی علمی تاریخ کے دور کے دور کے یہ جبال علم میں جن سے بقعت قلم و اسلامی  
 معمور ہوا۔ ان میں غور سے دیکھا جاتے تو زیادہ حضرات موالی میں سے میں کے آزاد کردہ  
 علاموں میں سے — تاریخ اسلام کا یہ علمی دور ہے جس میں عربوں سے طبرہ کو موالی حضرات  
 حوزہ اسلام کا علمی پہرہ دے رہے ہیں۔

مدینہ کے سیحان بن یسیار (۱۰۰ھ) امام المؤمنین حضرت مسیمہؓ کے مولا تھے جن بن ابی  
 الحسن الیسار (۱۱۰ھ) حضرت زید بن ثابت کے مولا تھے — حضرت امام محمد بن سیرین (۱۱۵ھ)  
 حضرت انس بن مالکؓ کے مولی تھے۔ عکمرہ (۱۰۰ھ) حضرت ابن عباسؓ کے مولی تھے —  
 ابوالنجزی مسلم بن مسلم (۱۲۴ھ) حضرت نکیم بن حرامؓ کے مولی تھے — امام کھویل (۱۰۰ھ) بدھیل  
 کے مولی تھے — یزید بن ابی الحبیب (۱۲۸ھ) ہزارڈ کے مولی تھے — عطاء بن ابی ریاض  
 (۱۱۲ھ) قریش کے مولی تھے۔

اس دور کے مختلف مرکزوں علم میں صرف کوڈ کی سند علمی بھتی جہاں حضرت ابراہیم بن عاصی عالمی عرب مرکز علم اور درس و انتہاء کا صرح تھے پوری قلمروں اسلامی میں آپ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے علمی جانشین تسلیم کیے گئے ہیں۔

ہم نے یہاں اسلام کے اس دور کے بڑے بڑے ائمہ فتنہ و حدیث آپ کے سامنے پیش کر دیئے ہیں۔ ان جبال علم میں قاضی بھی ہوئے اور مفتی بھی — مدرس بھی اور رواۃ حدیث بھی — ان حضرت نے عدالتیں بھی قائم کیں۔ بڑے بڑے مقدمے بھی سنئے اور اللہ کی نزین پر اللہ کا قانون نافذ کیا۔ ان اکابر میں سب ایک فتنہ اسلامی کا ماہر تھا۔ عدالتوں میں اسلام کے ایک ایک پہلو پر بھیں ہوتیں۔ جو مسائل منصوص نہ تھے وہ نسلکتے جاتے اور حل ہوتے جاتے اور ان پر اور جزئیات مرتب ہوتی جاتیں۔ تاہم فتنہ کے اصول بھی تک مدون ہوئے پائے تھے وہ ان وقت کے قاضیوں کے ذہن میں تو موجود ہوتے اور وہ بے شک ان کی ہی روشنی میں پیٹتے تھے لیکن ابھی تک اصول فتنہ فن کے طور پر مرتب نہ ہوئے تھے۔

اسلام کے اس صدی سو اس دی کے ستر بات وقتوں کی بڑھتی ہوئی ضروریات اور روز کے نئے نئے بدلتے والے حالات اور واقعات اور اسلامی عدالتوں کے محدودوں کے فتحیں جاتی نہیں تھیں۔ اسلامی کو اتنا نکھار دیا گئا کہ اب ان کی روشنی میں اسلام کے جملہ دو اکابر زندگی کی مرتب قانون سازی ہو سکتی بھتی۔

ان دنوں خیر غالب تھا۔ علم کی پیاس بھتی اور عمل کا جوش تھا۔ کتاب و سنت کی سلیمانی فہرست کی رگ رگ میں سمائی بھتی اور اس سے اسلامی قوانین کی کاڑی پل رہی ہے۔ یہ بھیک ہے کہ کچھ لوگ اس کاڑی سے اُتر کر اجماع کو توڑتے بھی رہے۔ تاہم اہل حق ہمیشہ آگے چلتے رہے اور وقت آگیا کہ اب فتنہ اسلامی کی باتا عددہ تدوین کی جائے۔ یہ وہ وقت ہے کہ جب رونم لالہ عالمی سطح پر دم توڑ رہا تھا۔ قیصر و کسری اپنی شوکت کو چکے تھے۔ مصر کی ثقاافت باقی نہ رہی بھتی۔ اسلام کا جھنڈا النصف دنیا پر لہر ارہا تھا اور عالمی

سلیح پر قانون اسلام کی تدوین کی ضرورت ہے۔

جس طرح قرآن پہلے سے موجود تھا، مگر اس کی کچھ صورت بعد میں سامنے آئی حدیث پہلے سے موجود نہیں۔ مگر اس کی فتنی تدوین بعد میں ہوئی۔ فتنہ اسلام بھی پہلے سے موجود نہیں۔ ہزاروں اسلامی عدالتی فصیلے اس کے تحت ہو چکے تھے مختلف اہم موضوعات پر مختلف ارشادیں کے فصیلے موجود تھے۔ لیکن قانون اسلام بھی باضابطہ طور پر مدون نہ ہوا تھا۔ پہلے اصول فتنہ طے کرنے ضروری تھے جن پر آگے فتنہ مرتب کی جاسکے۔

امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے اس طرف توجہ کی اور فتنہ اسلامی کو مدون کرنے کے لیے علماء کا ایک بوڑھا بھایا جس میں حفاظ حدیث، ادب و عربیت کے امام، قیاس و استنباط کے ماہرین، قرآن کریم کے موارد نزول اور ناسخ و منسوخ کو سمجھنے والے بڑے بڑے اساتذہ فتنہ موجود تھے۔ امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> کی تیادت میں یہ بزرگ کافی عرصہ تک کام کرتا رہا۔ یہاں تک کہ فتنہ کی تدوین ہوئی۔ امام محمد<sup>رض</sup> (۱۸۹ھ) نے ظاہر الرؤایات ترتیب دیں۔ آج فتنہ حنفی کامل را ہنی کتابیں پر ہے۔ اس بوڑھیں حفص بن عیاث<sup>رض</sup>، امام ابو يوسف<sup>رض</sup> اور سیفی بن ابی زائد<sup>رض</sup> جیسے کثیر الحدیث عالم بھی بتتے۔ قاسم بن معن<sup>رض</sup> اور امام محمد بن حسن<sup>رض</sup> جیسے ادب و عربیت کے امام بھی تھے۔ امام نفریجیے قیاس و استحسان کے بادشاہ بھی تھے۔ داؤ د طائی<sup>رض</sup> جیسے علم و تعلیم کے پہلو بھی تھے اور علماء کا ایک چھوٹا بھاگ اس عالمی محنت میں چل رہا تھا اور یہ سب حضرت اپنے وقت کی معروف شخصیتیں تھے۔ لکھنے کا کام سیاحتی کے سپرد تھا۔ علامہ شبیل<sup>رض</sup> کے خیال میں تقریباً تیس برس یہ کام ہوتا رہا۔ امام صاحب فیصلہ کرنے میں عافیہ بن یزید کے منتظر تھے۔ فرماتے جب تک وہ نہ آئیں فیصلہ کیا جائے۔ علامہ خلیل بندادی<sup>رض</sup> اسحق بن ابراهیم<sup>رض</sup> سے روایت کرتے ہیں:-

قال ابوحنینة لاترقو المسئلة حق يعصر عاديه فاداحضر عافيه فأن

وافقهم قال ابوحنينة اشتوها فان لم يوافقهم قال ابوحنينة لاتشتوها

ترجمہ، امام ابوحنینہؓ کہتے جب تک عافیہؓ نہ آئیں اس مسئلے کو نہ لٹھایا جائے  
جب وہ آتے تو اگران کی ہاں ہوتی تو امام ابوحنینہؓ وہ مسئلہ لکھاتے درد  
فرماتے اسے نہ لکھو۔

## اڑاکین مجلس تدوین فقہ

حضرت عبدالقداد قریشی علی الرحمۃ نے ابجوار ہر مضیقہ میں ان حضرات کی فہرست دی ہے جو  
حضرت امام ابوحنینہؓ کی مجلس تدوین فقہ کے اڑاکین تھے۔

- |    |                        |       |
|----|------------------------|-------|
| ۱  | امام زفر               | (۱۵۸) |
| ۲  | امام مالک بن معلم      | (۱۵۹) |
| ۳  | امام محمد بن نوح       | (۱۶۰) |
| ۴  | امام مندل بن علی       | (۱۶۸) |
| ۵  | امام نصر بن عبد الکریم | (۱۶۹) |
| ۶  | امام عمر بن میمون      | (۱۷۰) |
| ۷  | امام حبان بن علی       | (۱۷۱) |
| ۸  | امام اسد بن عمر        | (۱۷۲) |
| ۹  | امام محمد بن حسن       | (۱۷۳) |
| ۱۰ | امام زہیر بن معاویہ    | (۱۷۴) |
| ۱۱ | امام قاسم بن محسن      | (۱۷۵) |
| ۱۲ | امام عبد اللہ بن ادریس | (۱۷۶) |
| ۱۳ | امام سیاح بن ابی طباطم | (۱۷۷) |
| ۱۴ | امام سرکیب بن عبد اللہ | (۱۷۸) |
| ۱۵ | امام عفیہ بن یزید      | (۱۷۹) |
| ۱۶ | امام ابوذر بن شیر      | (۱۸۰) |
| ۱۷ | امام مسیحی بن ذکریا    | (۱۸۱) |
| ۱۸ | امام فضیل بن عیاض      | (۱۸۲) |
| ۱۹ | امام حنبل بن عاصمہ     | (۱۸۳) |
| ۲۰ | امام علی بن مسہر       | (۱۸۴) |
| ۲۱ | امام یوسف بن خالد      | (۱۸۵) |
| ۲۲ | امام عبد اللہ بن ادریس | (۱۸۶) |
| ۲۳ | امام فضل بن موسیٰ      | (۱۸۷) |
| ۲۴ | امام علی بن طبیان      | (۱۸۸) |
| ۲۵ | امام عفیہ بن عیاث      | (۱۸۹) |
| ۲۶ | امام مالک بن نفیط طاری | (۱۹۰) |
| ۲۷ | امام مالک بن معلم      | (۱۹۱) |
| ۲۸ | امام عبد اللہ بن مبارک | (۱۹۲) |

- |    |                        |        |
|----|------------------------|--------|
| ۳۹ | امام وکیع بن الجراح    | (۱۹۴ھ) |
| ۴۰ | امام هشام بن یوسف      | (۱۹۶ھ) |
| ۴۱ | امام عبد الحمید        | (۱۹۷ھ) |
| ۴۲ | امام سُنَّ بن زیاد     | (۱۹۸ھ) |
| ۴۳ | امام شعیب بن احْمَنْ   | (۱۹۸ھ) |
| ۴۴ | امام ابو عاصم بن النبل | (۱۹۸ھ) |
| ۴۵ | امام حماد بن دلیل      | (۱۹۹ھ) |
| ۴۶ | امام مکی بن ابراسیم    | (۱۹۹ھ) |
| ۴۷ | امام غالب بن سلیمان    | (۱۹۹ھ) |

رحمہم اللہ تعالیٰ و نفعنا بعلمہم اجمعین۔

ان اراکین میں دس بارہ ایسے حضرات بھی تھے جو ہر جلاس میں بابر شرکیں ہوتے اور ایسے بھی تھے جن سے متفرق مجالس میں تہادتہ خیالات اور تناظر آزاد ہو جاتا تاہم اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس محنت سے جو فقرہ مرتب ہوتی وہ شخصی فتنہ نہیں بلکہ ایک شرمندی فتنہ ہے گو اس معین فقرہ کی پیروی کو ہم تقدیم خصی کا نام دیں اسکی نسبت صد عجیب کی طرف ہو۔  
حضرت امام طحاویؒ (۳۲۱ھ) نے بندوقیں اسد بن فراتؓ سے روایت کی ہے۔

امام ابو حنیفؓ کے تلامذہ جنہوں نے نقۃ کی تدوین کی چالیس تھے جن میں یہ لوگ زیادہ ممتاز تھے۔ البریسفؓ، داؤ و طائیؓ، زفرؓ، اسید بن علمؓ، یوسف بن خالد، سعید بن زائدؓ، امام طحاویؓ تھے یہ بھی روایت کی ہے کہ لکھنے کی خدمت سعید بن زائدؓ اور وہ نقیریاً بیس برس تک اس خدمت کو سراخجام دیتے رہے۔

پہلے یہ لکھنے کا کام کس کے سپرد تھا؟ امام البریسفؓ کے (موفق) پھر یہ ذمہ داری سعید بن زائدؓ کے سپرد ہوتی۔ حضرت امام محمدؓ حضرت امام صاحبؓ کی زندگی کے آخری سالوں میں آپ کی خدمت میں احتے تھے۔ علامہ شبیؓ لکھتے ہیں۔

---

لے سیرۃ السنمان ص ۲۲ اد مولانا بشیلی نعماñی

خواہی نے بن لوگوں کے نام گناتے ہیں ان کے سوا عافیہ از دی۔ ابو علی عزیٰ۔  
علی بن مسہب۔ قاسم بن معن۔ جبان بن علی اور مندل بن علی۔ بھی اس عجیب  
کے ممبر ہے ہیں۔  
علامہ زادہ الکوثری (۱۳۴۰ھ) نے فتاویٰ اہل العراق و مدینہ میں الفہرست الحجۃ کے حوالے  
کے لکھا ہے:-

والعلم بِنْ وَبِحُلَادْ شَقَّا وَضَّبَّا بَعْدَ دَقَّ بَاتِدِ وَيْنَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ۔  
ترجمہ علم اقیم رضی میں ہو یا سمندروں میں۔ مشرق میں ہو یا مغرب میں۔  
دور ہو یا قریب۔ جہاں بھی پایا جائے گا یہ حضرت امام ابوحنیفہؓ کی ہی  
تمدنیں سکتے ہیں۔

صَدَّرَ اللَّهُمَّ مِنْ فُوقَ دَمَّ حَكَتْتَهُ مِنْ:-

فَوْضَعَ أَبُو حَنِيفَةَ رَحْمَةَ اللَّهِ مَذْهَبَهُ شَوْرِيَ بَيْنَهُمْ لَمْ يَسْتَبِدْ فِيهِ بِنَفْسِهِ  
حَوْنَمَ اجْتَهَادُهُ فِي الدِّينِ وَبِالْغَةِ فِي النَّصِيحَةِ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَ  
الْمُؤْمِنِينَ فَكَانَ يُلْقِي مَسْأَلَةً مَسْأَلَةً وَيُسْمِعُ مَا عَنْهُمْ وَيَقُولُ مَا عَنْهُمْ  
وَيُنَاطِرُهُمْ شَهْرًا إِذَا كَثُرَ مِنْ ذَلِكَ حَتَّىٰ يَسْتَقْرِئُهُمُ الْأَقْوَالُ فِيهَا شَهْرٌ  
يُشَبِّهُهُ أَبُو يُوسُفُ فِي الْأَصْوَلِ حَتَّىٰ اثْبَتَ الْأَصْرَلَ كَلَمَاهَا۔

ترجمہ۔ امام ابوحنیفہؓ نے اپنا ہفتی ندب شوریٰ قرار دیا ہے اس میں رسول  
کو نظر انداز کر کے اپنی بات بزرگ لایا ہم نہیں کی۔ دین میں اجتہاد کر کے ہو کے اور  
الله اس کے رسول برقع اور مؤمنین سے خیر خواہی کر کے ہو کے۔ آپ ایک  
ایک مکمل سامنے لاتے اور ان کے دلائل سنتے اور اپنی بات بھی کہتے کہمی سمجھتے  
ہیجئے بلکہ اس سے بھی ریادہ چلی جاتی۔ یہاں تک کہ ایک نشیط ہے بات تکہر

لہ سیرۃ الشمان م ۱۳۵۰ سے فتاویٰ اہل العراق و مدینہ میں تکہ مناقب رسول حجہ ۲ م ۱۳۵۰

جاتی پھر امام ابو عینیہؓ سے صول میں لکھتے یہاں تک کہ سب اصل فقرتے ہو گئے۔  
 اس سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت امام ابو عینیہؓ کی مجلس تدوین فقہ میں وقت کے ملیں اللدر  
 حضرات موبہد نے جن میں مفسرین بھی نہ تھے اور محدثین بھی نیتیہ بھی نہ تھے اور ادب و عربیت  
 کے ماہرین بھی۔ قیاس و اجتہاد کے بادشاہ بھی اور زہر و تقویٰ کے امام بھی۔ امام وکیع بن  
 ابخارؓ کی تھی اچھی بات ذرا گئے ہیں کہ امام ابو عینیہؓ کے کام میں کس طرح غلطی باقی رہ سکتی ہے جیکہ  
 آپ کے ساتھ اپنے وقت کے علمیں المرتب لوگ تھے جو غلطی کی صورت میں صحیح بات کی طرف  
 آپ کو واپس کرنے والے تھے۔

الغرض امام ابو عینیہؓ کی اس تدوین سے جو فہری ذخیرہ تیار ہوا وہ ایک بہت بڑا ذخیرہ  
 علم تھا اور اس میں مجتبید درجے کے علماء کبار کی بیس سالہ محنت یکجا جمع تھی۔ یعنی بن اؤم  
 کہتے ہیں :-

فَضَى بِهِ الْخُلَفَاءُ وَالْأُمَّةُ وَالْحُكَّامُ وَاسْتَقْرَأَ عَلَيْهِ الْأَصْنَافُ

ترجمہ خلفاء ائمہ اور حکام سب اس مدون فقہ کے مطابق فضیلے دیتے تھے  
 اور اس پر کام جنم گیا۔

پھر اس علیٰ ذخیرے کی خداداد قبولیت ملاحظہ ہو جو حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلویؓ کہتے ہیں:-  
 وَاهَلُ الرُّومِ وَمَا وَرَاءَ النَّهَرِ وَالْمَهْدَى حَنِيفُونَ۔

ترجمہ، اور اہل رعوم اور اہل النہر اور ہندوستان کے لوگ سب خنی تھے۔  
 نواب محدث حسن مسالک الممالک کے حوالے سے الواثق بالشیر (۲۳۸ھ) کے عہدک بات کہتے ہیں:-

حافظان سرکندری کہ دستاً بجا بردند یہ دین اسلام داشتند و ندیہ خنی مزبان  
 عربی و فارسی سے گفتند اما از سلطنت عہدیہ بے خبر بیرون ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلویؓ (۱۴۶۷ھ) بھی لکھتے ہیں:-  
 در جمیع بلاد و جمیع اقالیم یادشاہ اس خنی انہ و قضاۃ کثرو مرساں و کثر عوام خنی۔

لَهُ مُؤْتَقٌ عَلَيْهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَحْسِيلُ التَّعْرِفَ فِي الْفُقَہَ وَالتَّقْرِفَ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رِيَاضُ الْمُرَاضِنِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

ترجمہ تمام علاقوں اور مکول میں سربراہانِ مکومت ہنپی ہیں۔ قاضی اور اکثر  
درسین اور اکثر عوام اسی مذہب پر ہیں۔<sup>۱۸۱</sup>

یہ مجموعہ فقہ کتاب و سنت اور تجربہ و بصیرت اور انسانی ضرورت سے اس قدر  
ہم آہنگ تھا کہ معاصر محدثین و فقہاریں سے کسی نے اس کے خلاف آواز نہ اٹھائی۔ صرف امام  
اویزاعیؒ (۱۵۵۱ھ) نے اس مجموعہ کے کتاب الیکارڈ لکھا، لیکن اسی وقت قاضی البریوسفؒ<sup>۱۸۲</sup>  
(۱۸۲۴ھ) نے اس کا پورا پورا جواب دے دیا تھا۔  
امام فخر الدین رازیؒ نے امام شافعیؒ کے مناقب میں جو درسالہ لکھا ہے، اس میں اس کے  
بارے میں لکھتے ہیں:-

ان اصحاب الرأي اظهروا مسائلهم وكانت الدنيا مملوقة من المحدثين  
ورقة الاخبار فلم يقدر أحد منهم الطعن في اقاويل اصحاب الرأي.

ترجمہ مسائل میں رائے قائم کرنے کے اہل حضرت کے کتاب و سنت میں  
چھپے مسائل ظاہر کر دیتے۔ اس وقت دنیا محدثین اور رواۃ حدیث سے  
بھری ہوئی تھی۔ گمان میں سے کسی کو ان اصحاب الرأي کے فیضوں پر  
طعن کی بہت نہ تھی۔

اس میں شک نہیں کہ حکمت حضرت امام صاحبؒ کے خلاف تھی اور وہ نہ چاہتی تھی  
کہ حضرت امام صاحبؒ کی اس غلطیم کام پر زیادہ شہرت ہو۔ تاہم آپ کا یہ فقہی مجموعہ مختلف فقہی  
ابواب کے طور پر علمی حلقوں میں خاصاً معروف تھا۔ علامہ شبليؒ لکھتے ہیں:-

تعجب ہے کہ جن لوگوں کو امام صاحب سے سہری کا دعویٰ تھا وہ مجھی اس  
کتاب سے بے نیاز نہ تھے۔ امام سفیان ثوریؒ (۱۶۱۱ھ) نے ٹڑے لطائف  
الحیل سے اس کے کتاب الترہن کی نقل حاصل کی اور اس کو اکثر پیش نظر

---

لے گلوات طیبات حضرت شاہ صاحب مکتب لطبع مراد آباد ۱۳۰۸ھ لے مناقب الشافعی سے للمرانی

رکھتے تھے سچی بن داندہ کا بیان ہے کہ میں نے ایک دن سفیانؓ کے سرہانے ایک کتاب دیکھی جس کا وہ مطالعہ کر رہے تھے ان سے اجازت مانگ کر میں نے اس کو دیکھا تو اب عنینہؓ کی کتاب الزینہؓ ملکی میں نے تعجب سے پرچا کہ آپ البر عنینہؓ کی کتابیں دیکھتے ہیں بولے کاش! ان کی سب کتابیں یہیے پاس ہوتیں ہیں۔

رجال و تاریخ کی کتابوں میں اس طرح کے بہت سے حوالے ملتے ہیں کہ حضرت امام حادیؑ کے عہد میں جمیع فقہ تیار ہوا اس کے اجزاء متفرق طور پر کہاں کہاں پائے گئے لیکن یہ مجموعہ اس کے کچھ حصہ بعد بالکل ناپید ہو گیا۔ اب امام صاحبؑ کا وہ ذخیرہ آپؑ کے شاگردان رشید ہی ملتے۔

یہ صحیح ہے کہ یہ افتاد صرف اس مجموعہ فقہ پر ہی نہیں آئی امام اوزاعیؓ (۱۵۰ھ) ابن حیثیؓ (۱۵۰ھ) سفیان ثوریؓ (۱۲۱ھ) اور عمر بن راشدؓ (۱۵۲ھ) کی تالیفات بھی تو اس پہلے درکی ہی ہیں۔ ان کے نام رجال و تاریخ کی کتابوں میں ملتے ہیں لیکن آج کسی قدیم سے قدیم کتب خانے میں بھی ان کا کوئی پتہ نہیں ملتا۔

ہمارے نزدیک اس کی ایک وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ حضرت امام چونکہ یہاںی طور پر عباسی حکومت کے حق میں نہ ملتے اس لیے حکومت نہ چاہتی تھی کہ یہ علمی ذخیرہ حضرت امامؓ کے نام سے چلے۔ امام ابو یوسفؓ (۱۸۲ھ) نے عباسی خلیفہ کی چیخت جس کی پیش کش قبل کر لی تھی۔ اس لیے سرکاری حلقتے اس میں کوئی بوجھ محسوس نہ کرتے تھے کہ فقہ اسلامی امام ابو یوسفؓ اور ان کے شاگرد امام محمد بن حسنؓ کی تالیفات سے اگرچہ بڑھے۔

علامہ شبیؒ نے اس کی ایک وجہ یہ بھی لکھی ہے۔

امام صاحبؓ کا مجموعی فقہ اگرچہ بجلتے خود مرتب اور خوش اسلوب تھا لیکن

تفاضی البریوفت اور امام محمدؐ نے انہی مسائل کو اس توضیح و تفصیل سے لکھا اور  
ہرستکہ پر استدلال و برہان کے ایسے حاشیے اضافہ کیے کہ انہی کو رواج  
عام ہو گیا اور اصل ماغذے لوگ بے پرواہ ہوتے گئے۔ تھیک آئی طرح  
جز طرح کہ متاخرین سخیوں کی تصنیفات کے بعد فراز، کسانی، غلیل، خشن  
اور ابو عبیدہ کی کتابیں دنیا سے بالکل ناپید ہو گئیں۔ حالانکہ یہ لوگ فن خنوکے  
بانی اور مدون اقل مختصر ہے۔

حضرت امام محمد (۶۹ھ) حضرت امام صاحب کے ساتھ بہت کم ہے اور وہ بھی اپنی  
علمی زندگی کے اوائل میں۔ اتنے مخفق رعاصہ میں آپ فتنہ کی ان اتحاد گہرائیوں میں جو آپ کی  
کتابوں میں ملتی ہیں جا سچنچے ہوں۔ بخوبیات کی دنیا سے تسلیم نہیں کرتی۔ لازماً آپ کے پاس حضرت  
امام کادہ مجموعہ فقہ محتاجہ ہے آپ اپنے اور اپنے دوسرے اُستاد امام البریوفتؐ کے علوم و  
انکار اور احادیث و آثار کی روشنی میں اور بکھارتے گئے اور فقہ اسلامی اس شان سے مرتب  
کی گئی دوسرے متوازی مذہب میں اس کی مثال نہیں ملتی۔ یہ تدوین فقہ کی دوسری  
منزل ہے۔

## حق بحقدار رسید

حضرت امام البریوفتؐ اور حضرت امام محمدؐ نے اپنی اس تدوین میں نوے فیض مسائل  
حضرت امام صاحبؐ سے لیے ہیں اور دس فیض مسائل میں حضرت امام کے استنباط سے  
اختلاف کیا اور جو اختلاف کیا اس کی بھی ایک سند ان کے پاس حضرت امام سے موجود ہے تی  
مختصر۔ ہل جو مسائل ان کے پاس حضرت امام سے نہ پہنچے۔ ان میں یہ حضرت اور امام زفرؐ  
خود بھی مجتہد تھے۔ لیکن انہوں نے اپنی اس تدوین میں مجتہد مطلق کی حیثیت سے کام نہیں کیا۔

سلہ سیرت الشہان ص ۲۳۴

مجتہدین المذہب کے طور پر اجتہاد کرتے رہے۔ اصول اجتہاد میں انہوں نے حضرت امام کے اصولوں کی پروپری کی ہے اور احادیث و آثار سے استنباط و استخراج میں یہ اپنے فیصلے بھی دیتے رہے ہیں اور کہیں کہیں حضرت امام سے اختلاف بھی کرتے رہے ہیں تاہم حضرت امام سے ان کا اصول کا کوئی اختلاف نہ تھا۔ اور ان کی محتنوں اور تصنیفات اور تدقیقات سے جو فقہ چلی اس نے فقہ حنفی کا ہی نام پایا اور ان مردان بادفانے اپنے اُستاد کہی آگئے رکھا۔  
**فجز اہم اللہ احسن الجزاء حق بعذر رسمیہ۔**

اس فقہ کے سیر و اب تک امام ابوحنیف رحمۃ اللہ علیہ ہی سمجھے جاتے ہیں اور انہی کے نام سے یہ فقہی مسلک قائم ہے بعاسیوں کی ایک نہ چلی اور یہ لفظ، فقہ حنفی ہی رہی۔

## تدوین فقہ کی تیسری فقہ

فقہ حنفی کی تدوین کی پہلی منزل وہ بھی جس میں حضرت امام ابوحنینؓ نے مذکورہ مجموعہ فقہ مرتب کرایا تھا۔ اس میں حضرت امام سب حاضر اکاں خورائی سے کوئی ایک سلسلہ اور اس کے دلائل سنتے اور سب کو سنتنے کے بعد اس مسئلے پر ایک جامع تقریر فرماتے اور فیصلہ لکھ دیتے جسے امام سچیؓ لکھتے تھے سلسلہ تدوین اس طرح مسئلہ بمسئلہ آگے بھی صدارت ہے۔ تدوین فقہ کی دوسرا منزل میں امام الیاسعؓ امام زفر اور امام محمد بن حنفیؓ نے مجتہدین المذہب کے طور پر فقہ میں کام کیا جس میں اصول میں سب حضرات حضرت امام صاحبؒ کے راتھے ہے اور استنباط و استخراج میں برابر کے مجتہد کے طور پر انہوں نے کام کیا۔ تدوین فقہ کی تیسرا منزل میں مجتہدین المسائل آگے آئے جیسے امام طهاریؓ اور رشیؓ وغیرہما۔ مجتہدین اپنے اصول و فروع دونوں میں پابند رہے۔ ائمہ کے اختلاف کی صورت میں یہ کسی قول پر فتویٰ لے دے سکتے ہیں اور دین مسائل میں انہیں اپنے ائمہ سے استنباط و استخراج نہ ہے۔ یہ حضرات ان میں اپنے اصولوں کی روشنی میں اس ضرورت کے موقع پر خود اجتہاد بھی

کرتے تھے۔

## تدوین فقرہ کی اگلی منزليں

۱. مجتہدین فی الشرع . ۲. مجتہدین فی المذہب اور . ۳. مجتہدین فی المسائل کے بعد . ۴. اصحاب الترجیح . ۵. اصحاب الترجیح اور . ۶. اصحاب التمیز کا درجہ ہے۔

پہلے مجتہدین نے اپنے اصول کی روشنی میں جو مسائل غیر منصوص طے کیے ان پر آگے جو مسائل مرتب ہوئے ان میں پہلے اجتہاد کی روح کار فرمائی۔ اس لیے وہ مسائل پہلے مجتہدین کے ہی سمجھے جاتے ہیں۔ اس استنباط کا نام تخریج ہے، اصحاب الترجیح نے ہزار ہا جنیات کی تخریج کی ہے، امام کرخی<sup>ؒ</sup> (۴۰۰ھ) وغیرہ اصحاب تخریج میں سے ہیں۔

تخریج میں اختلاف پیدا ہو تو آگے اصحاب ترجیح کھڑے ہیں۔ علامہ قدوری<sup>ؒ</sup> (۴۲۸ھ) قاضی خان<sup>ؒ</sup> (۵۹۵ھ) اور صاحب بہایہ (۵۹۲ھ) اصحاب الترجیح میں سے ہیں۔ ان کے بعد اصحاب التمیز ہیں جو درست اور نادرست میں فضیلہ دینے کے مجاہد ہیں۔ یہ حضرات مختلف اقوال میں قوی و ضعیف کا نیصلہ کر سکتے ہیں اور کسی ایک بات کو مضبوط بھٹکاتے ہیں۔ علامہ نسفی صاحب<sup>ؒ</sup> کنز (۷۰۰ھ) اور علامہ علاء الدین<sup>ؒ</sup> صاحب درمحتر (۱۰۸۸ھ) اصحاب تمیز میں سے ہیں۔

## تدوین فقرہ میں احتیاط

تدوین فقرہ کے اس پیشتر پغور کریں اور دیکھیں کہ یہ حضرات مسائل غیر منصوصہ کی دریافت اور مسائل منصوصہ متعارضہ کے حل میں کس احتیاط سے چلے ہیں۔ ان سب طبقات میں بڑی بات مسلمات میں سے رہی ہے کہ اصل مأخذ شریعت کتاب و سنت ہی ہیں اور اسلام میں فقہ کی راہیں کتاب و سنت کا ہی ایک پھیلاوہ ہیں اور دین جس طرح روایت سے آگے چلتا ہے اجتہاد سے بھی آگے بڑھتا ہے۔

پھر اصول فقہ پر بھی کتاب میں مرتب ہوئیں۔ ان میں درسی کتاب میں بھی ہیں۔ مدارس میں یہ سب کتابیں اصول فقہ کی ہوں یا فقہ کی کتاب سنت کے خادم علوم کی حیثیت میں پڑھی اور پڑھانی جائی ہیں۔ انہیں پڑھے اور سمجھئے بغیر غرض سنت پر اطلاع پا نا بہت مشکل ہے۔

## تدوین فقہ کے مختلف مکاتب فکر

فقہ حنفی کی تدوین کے مختلف مراحل آپ کے سامنے میں یہ سب ائمہ کرام امام ابوحنین (۱۵۰ھ) کے اصول پر پڑھے ہیں۔ امام صاحبہ کے متوازی جو حضرت مجتبیہ فی الشرع مانے گئے وہ امام مالک (۹۰ھ)، امام سفیان ثوری (۱۲۱ھ)، امام اوزاعی (۱۵۹ھ)، امام شافعی (۴۳ھ) اور امام احمد بن حنبل (۲۶۱ھ) ہیں اور ان کی فقہ بھی اپنے ملتوں میں باقاعدہ مرتب ہوئی۔ اور امت میں ان کے بھی کثیر تعداد مقلدین پائے گئے۔ پھر ان میں صرف پارہ ماذہب باتی رہ گئے۔ ان چاروں فقہوں میں جو ہری فرق یہ ہے کہ فقہ حنفی ایک شورائی فقہ ہے اور دوسری تین فقہیں ان ائمہ کی شخصی فقہ ہیں۔

امام مالک کی فقہ امام ابوحنین کی فقہ کے قریب ہے۔ دونوں کے اصول ایک دوسرے سے ملتے جملتے ہیں۔ دونوں القابِ سند پر زور نہیں دیتے مرسل روایات کو بھی قبول کر لیتے ہیں۔ امام مالک حدیث کے بھائے سنت کے متک کے قائل ہیں۔ حضرت امام ابوحنین معاشرہ کی بات کو جب تک مانتے ہیں اور یہ عمل حدیث کے بھائے اسلام کی سنت قائم سے متک ہے۔ ہاں اختلاف اصول کے طور پر امام شافعی زیادہ نتیاں ہو کر سامنے آتے ہیں۔

صرک کے نامور عالم شیخ محمد خضری بیگ لکھتے ہیں:-

احکام کے اصول میں اختلاف کی وجہ سے فقہاء نے اصول فقہ مدون ذرا سے

ہیں۔ یہ وہ قواعد ہیں جن پر ہر مجتبیہ احکام کے استنباط میں ان کا اتباع کرتا

لے۔ علامہ موفق کی نے لکھا ہے کہ امام ابوحنین کا مسلک شورائی مسلک ہے۔ (متقدیزی از علما کوئٹہ)

ہے اور حضرات ابو یوسف اور محمد بن حسن رحمہما اللہ کی تاریخ میں بیان کیا گیا  
ہے کہ انہوں نے ان اصول کے بارے میں کوئی کتاب لکھی تھی لیکن انہوں  
کے ان کتابوں میں سے کوئی کتاب ہم کو دستیاب نہ ہو سکی لیکن جو کچھ ہم  
تک پہنچا اور جو اس علم کی صحیح بنیاد اور اس میں نظر کرنے والوں کے لیے  
دولت غلطی ہے تو وہ رسالہ ہے جس کو محمد بن اہلیں الشافعی مکی مصری<sup>۱</sup>  
نے لکھوا یا ہے یہ

اس میں ان دس امور سے بحث کی گئی ہے :-

① قرآن اور اس کے بیان میں۔

② حدیث کے بارے میں اور اس کی جو نسبت قرآن سے ہے

③ ناسخ و منسوخ کا بیان وہ قرآن سے متعلق ہر یا احادیث سے۔

④ احادیث کی علتوں کا بیان

⑤ خبر و احمد کی جیت اور اس کے احکام

⑥ اسلام میں اجماع کا درجہ

⑦ تیاس کی جیت اور اس کا مقام

⑧ اجتہاد اور اس کی اصلی حیثیت

⑨ احسان

⑩ اختلاف

شیخ محمد خضری<sup>۲</sup> تیاس کے بارے میں امام شافعی<sup>۳</sup> کا نقطہ نظر ان نظریوں میں بیان کرتے ہیں:-

انہوں نے تیاس کی جیت بیان کرتے ہوئے ثابت کیا ہے کہ وہ امور دین

میں سے ہے اور اجتہاد سے جو اختلاف پیدا ہو اس میں وسعت ہے.....

پھر احتجان سے بحث کی ہے اور اس کے قائلین کی تردید کی ہے اور احتجان دہ ہے کہ حدیث دیاس کے بغیر ہر اور یہ بھی بتایا ہے کہ کس کو قیاس کا حق ہے اور فرمایا کہ قیاس کی کمی وجہ ہیں جس میں تو یہ تحریک ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی کتاب میں یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تھوڑا حرام بتایا تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جس کا قليل حرام ہوگا تو اس کا کثیر بھی حرام ہوگا کہ قلت پرکشش کی زیادتی سے وہ زیادہ حرام ہو گا۔

چونچھے امام حضرت احمد بن حنبل<sup>رض</sup> (۲۳۱ھ) حضرت امام شافعی<sup>رض</sup> کے شاگرد رشید اور حضرت امام بخاری<sup>رض</sup> کے استاد ہیں۔ آپ زیادہ سائل ہیں امام شافعی<sup>رض</sup> کے ہم خیال ہیں اور انہی کے اصول کے قریب ہیں۔ لیکن آپ میں وہ شرط نہیں جو ہم حضرت امام شافعی<sup>رض</sup> کے ذکر وہ بالا رسالہ میں محسوس کرتے ہیں، امام شافعی<sup>رض</sup> امام منفرد اور مقتدی تینوں کے لیے سورت فاتحہ پڑھنا فرض بتلاتے ہیں۔ لیکن امام محمد<sup>رض</sup> حدیث لاصلوة ملن لم یقire بفاتحة الكتاب کو صرف امام اور منفرد کے لیے لازم کرتے ہیں مقتدی کے لیے نہیں۔ امام شافعی<sup>رض</sup> قول صحابہ<sup>رض</sup> کو جنت نہیں مانتے۔ امام احمد بن حنبل<sup>رض</sup> اس سلسلے میں امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> کے ساتھ ہیں اور اقوال صحابہ<sup>رض</sup> کو جنت اور سند سمجھتے ہیں۔

اصول کے اس اختلاف کے باعث حضرت امام احمد امام شافعی<sup>رض</sup> کے جانشیں نہ ہوتے اور آپ کی مسنده شیخ یوسف بن سعییں البواطی<sup>رض</sup> (۲۳۱ھ) اور اشہب بن قاسم نے سنبھالی۔ تدوین فتنہ میں اصولوں کا زیادہ اختلاف امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> اور امام شافعی<sup>رض</sup> میں پایا جاتا ہے۔ امام شافعی<sup>رض</sup> نے حضرت امام کا درستہ نہیں پایا۔ نہ حضرت امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> کا سال وفات اور حضرت امام شافعی<sup>رض</sup> کا سال پیدائش ہے۔ امام شافعی<sup>رض</sup> حضرت امام محمد<sup>رض</sup> کے شاگرد تھے اور ان کے واسطے سے وہ فتنہ حنفی سے آشنا ہوتے تاہم ان کے اصول اپنے تھے جن کی اساس پر تھا۔

یہ محبہ مطلق کے طور پر معروف ہوئے جنہیں امام مالک اور حضرت امام احمد نے روایت  
مدحیث خوب کی۔ مگر حضرت امام البیہقیؓ اور حضرت امام شافعیؓ نے زیادہ وقت نقد اور سنت باط  
واستخراج پر لگایا ہے۔ حدیث روایت کرنے میں کم مشتعل رہے۔ تدوین فتنہ کو زیادہ آہمیت  
دی۔ جو حدیثیں ثقہ راویوں میں عام روایت ہو رہی تھیں اور ان کے کسی کسی طرق اہل علم میں  
شائع اور معروف تھے آپ ان پر وقت لگانے کے بجائے تدوین فتنہ کے کام کرو زیادہ اہم  
سمجھتے تھے جو لوگ حدیث روایت کرنے میں زیادہ لگائے ہیں انہیں حدیث پر غور و ذکر کرنے  
اور حدیث میں تعمیر پیدا کرنے کے لیے بہت کم وقت ملتا ہے اور روایت حدیث کی کثرت  
کے ان کی سریع کی لطافت اور تعمیر کی دقت کمزور پڑ جاتی ہے۔

حضرت امام سفیان بن عینہؓ (۱۹۶ھ) فرماتے ہیں۔

لم يطأ أحد بعد النبوة أفضل من العلم والفقه في الدين.

امام ابن وہب اور امام شافعی دونوں اپ کے شاگرد ہیں، اپ کے بارے میں انکی رائے ملائخہ ہے۔

**قال ابن وهب مارأيت أحداً أعلم بكتاب الله من ابن عيينة وقال الشافعى**

ماراثت أحداً من الناس فيه جزالة العلم ما في ابن عيينة. لـ

اپ کویر جامیع اس یے ملی کہ اپ کو ملزم حدیث پر حضرت امام ابوحنینہ نے لگایا تھا۔

اپ لے عدالتوں میں بھی دیکھا ہو گا کہ اُد پنچے درجے کے صحیح سوچ بچار نکر و غور فالوں اور فالوں کے تناقضوں کے ادرائک میں زیادہ وقت لگاتے ہیں اور حوالوں کا کام اور انکی نشاندہی دلکار کے پسروں کر دیتے ہیں۔ یہ حضرات ہر ضرور کے مطابق حوالے جمع کرتے ہیں اور صحیح صاحبین اُن کی روح پر نظر کرتے ہیں کہ وہ کہاں تک مقدمہ زیر صحبت سے تعلق رکھتی ہے۔ اہل روایت اور اہل الرأی میں یہ امتیاز عام رہا ہے۔ آج بھی جو لوگ حوالوں اور جمیع روایات میں زیادہ لگے رہتے ہیں وہ بات سمجھنے میں زیادہ پچھے رہ جاتے ہیں اور ایک فقیہ شیطان کو مہر عابد و لے گئے اگلتا ہے۔

له ترجمة كتاب الميل و شفاعة العليل جلد من اكمل تهذيب جلد ٢ من ١٢ لـ ابو حاتم المعنوية جلد ٣ ص ٣٦١

عام اہل محدث میں باریک بینی دقت نظری کیوں کہ جوئی ہے؟ صرف اس لیے کہ وہ  
محدثوں کے اردو تصحیحے اٹھائے پھرتے ہیں اور اسی کو دین سمجھتے ہیں اور ان کے علم کا یہ مال ہتا  
ہے کہ نماز کا ترجیح تک نہیں جانتے۔ مشہور اہل محدث عالم مروناحمد اعلیٰ بعضی طور محدثیت  
کے باسے میں لکھتے ہیں:-

ہر جامعت کا ایک مراجح ہوتا ہے جامعت ہدیث کا مراجح چکو ہیتا ہے کہ اس سے  
تعلق رکھنے والے لوگوں کے نزدیک ہام و مخلوق کی باقی زیادہ سرطوب ہیں ملی  
اوہ گھری باقی ان کے لیے بسا اوقات پریشانی کا باعث بن جاتی ہیں۔ ان کے  
نزدیک شاید الدین یسر کا مطلب یہ ہے کہ ایسی آسان بات کو سختی جانتے کہ  
ذین و فکر کر سوچنے کی تبلیغ نہ برداشت کرنی پڑے۔  
اس سے امام احمدؓ کے ارشاد کی تائید ہوئی ہے کہ محدث میں زیادہ مشتعل ہے  
والوں میں نقگوں کی استعداد کم رہ جاتی ہے۔

حضرت امام ابوحنینؑ نے تدوین فقر کی اس علمی مہم کی خاطر محدث کم روایت کی لیکن  
جب تک ان کے اپنے علم محدث کا تعلق ہے ان کی تحریف نہ کر سکتی اور کوئی حدیث پر فتنہ۔ اب  
نے پسندیے کے نام جو الوجیہة لکھی اس کے آخر سے ہے میں اس کی شبکت موجود ہے۔ اب  
ثقات کے سو اسکی کی روایت قبول ذکر تھے۔ البتہ قیاس کے مقابلے میں ضعیت حدیث کو  
ترجیح دیتے تھے۔

مشکوہ محدث کی کتاب ہے جو ایک ثانیوں الحدیب محدث شیب تبریزیؑ (۶۴۷ھ)  
کی جمع کردہ ہے۔ خلیف نے الکمال کے نام سے اس کے رجال پر ایک کتاب لکھی ہے۔ بدوہیک  
مشکوہ میں ایک روایت بھی امام ابوحنینؑ کے تولے سے نہیں دی۔ لیکن خوبی علم محدث میں  
حضرت امام کی عبقریت ان الفاظ میں ذکر کرتے ہیں:-

انه كان عالماً عاملاً ورعاً زاهداً عابداً اماماً في علوم الشريعة و  
الغرض بغير ذكره في هذا الكتاب وإن لم نر عنه حديثاً فـ  
المشكونة للترك به ولعلوم تبنته ووفر علمه.

ترجمہ۔ آپ بڑے عالم نئے صاحب عمل تھے پر سینگار تھے دنیا سے بے عنبر اور عبادت گزار تھے۔ تمام علم شریعت میں آپ ہام ملکے یہاں آپ کے ذکر کرنے سے اگرچہ ہم نے مسلکہ میں ان کوئی روایت نہیں لی ان کے برکت حاصل کرنا ہے۔ آپ کے علم مرتب اور اوس پنجے علم کے باعث ہے۔

اپ علوم شریعت کے امام تھے۔ کیا حدیث علم شریعت میں نہیں؟۔۔۔ اگر ہے تو کیا آپ مدینہ کے امام نہ ہوئے۔۔۔ یہ آپ کے ذخیرہ علم کی ایک شافعی محدث کی شہادت ہے۔

ہم یہاں حضرت امام ابوحنیفہؓ کی شخصیت پر بحث نہیں کر رہے ہیں۔ صرف یہ بتانا چاہتا ہے ہم کہ حضرت امام صاحبؑ نے اگر اپنے آپ کو حدیث روایت کرنے میں زیادہ مشتعل نہیں کیا۔ اور نہ حدیث پر کوئی بڑی کتاب لکھی تو اس کی وجہہ مدد میں فتنہ کی یہ سہم بختی جس میں آپ کے سامنے دلت کے بڑے بڑے محدثین اور فقہاء زانوں کے تندٹے کیا۔ وہ روایات پر روایات پیش کرتے تھے اور ایک ایک مسئلہ کے علیٰ اور عملی پہلوؤں پر بحث کرتے۔۔۔ مسئلہ بہ مسئلہ آگے بڑھ رہے تھے شمس الامم کے درمیں کا بیان ہے کہ حضرت امامؓ نے جو لاکھ کے تربیت میں اس مجلس میں سال میں طے کیتے۔

حضرت الامام نے تدوینِ فتنہ پر توجیخت کی اس میں خود حضرت امام شافعیؓ کو بھی  
کھنارا :-

الناس كلهم عيال اى حنقة فـ الفقه.

ترجمہ لوگ سب کے سب دین سمجھنے میں الٰہیت کے محتاج ہیں۔

علامہ مرفوق رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں :-

وَابو حِنْفَةَ رَحْمَةُ اللهِ أَوَّلُ مَنْ دَوْنَ عِلْمِ هَذِهِ الشَّرِيعَةِ لَمْ يَسْبِقْهُ أَحَدٌ مِنْ قَبْلِهِ  
علامہ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں :-

أَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ دَوْنَ عِلْمِ الشَّرِيعَةِ وَرَاتِبُهَا أَبُوا بَشْرٍ تَبَعَهُ مَالِكُ بْنُ النَّبِيِّ  
ولِعِيسَى بْنِ أَبِي حِنْفَةِ أَحَدٌ.

علامہ ابن حجر عسکر رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں :-

أَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ دَوْنَ عِلْمِ الْفَقَهِ وَرَتِبَهُ أَبُوا بَشْرٍ وَكَتَبَ عَلَى نَحْوِ مَا هُوَ عَلَيْهِ إِلَيْهِ  
فَقَهَ كُسْ طَرْحٌ مَدْوَنٌ بِهِوَنِيَّ اس کی اصولی تاریخ آپ کے سامنے آچکی تدوین کے لئے  
مراحل آپ کو کتب فقہ کے تحت ملیں گے۔ یہاں ہم اب اس پر بحث کرتے ہیں کہ فقہ عالمی  
سطح پر کس طرح ہے؟

## حنفی مذہب کا شیوع عام

الحمد لله رب العالمين على عباده الذين اصطفى. اما بعد :

سیرۃ تعلیم حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب عراق میں نیا شہر کو فہر سایا تو وہاں مدینہ منورہ کی بنیت تھیتیت حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کو لامبا کیا۔ اگر کہ اپنے یہاں ایک بڑا علمی مرکز قائم کریں۔ یہ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کی علمی مندی تھی جس پر حضرت امام ابوحنیفہؓ بیٹھیے۔ یہاں فتح حنفی کی جاتی تھیں میں سے فتحی مذہب پھر ساری دنیا میں پھیلا۔  
الحمد لله رب العالمین کی دفات کے بعد علمانے بناد میں اس کی خوب تدریس کی۔ پھر اس کی عام اشاعت ہوئی اور یہ اسلامی ممالک میں پھیل گیا۔ مصر و شام بلاد روم و عراق اور ماہراں المہر تک اس کے لئے پھیل گئے۔ شیخ ابو زہرہ رحمۃ اللہ علیہ میں۔

پھر عربی مملکت کی مدد و مدد سے نکل کر سر زمین ہندوچین میں پہنچ گیا جہاں کوئی نہ سب اس کا مراجم نہ ہوا کہ اور ان مملکت کے دُوران مفادہ گوشوں میں یہ اب بھی ایک نظر نہ سب کی یقینیت سے زندہ ہے۔ ہندوچین کے مسلمان اب تک عبادات اور اپنی غانگی زندگی سے متعلقہ معاملات میں حنفی مذہب کے راجح حصول پر عمل کرتے ہیں۔

## حنفی مذہب کی اشاعت عام

جب امام ابوحنیفہؓ کے اولین مشاگر دام ابوبیسفؓ ہارون الرشید کے عہد خلافت میں مذہب تھا پہنچا تو حنفی مذہب نے سرکاری یقینیت حاصل کر لی جس سے اسکی نشر و اشتافت

الحمد لله رب العالمین ص

میں بڑی ترقی ہوئی۔ نکاح کے بعد جب امام البدیلیف<sup>ؒ</sup> قاضی القضاۃ بنائے گئے تو خلافت عباسیہ کے تمام قاضی آپ کے تابع فرمان ہوتے۔ سب قاضی آپ کے حکم سے تعینات کیے جاتے افغان مشرق سے لے کر شمالی افریقی تک تمام بلاڈ اسلامیہ میں جو قاضی مقرر کیے جاتے وہ سب آپ کے انتخاب کردہ ہوتے تھے اور ظاہر ہے کہ آپ انہی لوگوں کو قاضی بنانا پسند کرتے جو طبق اجتہاد و فتویٰ میں ان کے ہمہراہ ہوتے اور ان کا اطريق استنباط درہی متعاقب امام الوجینیہ کا تھا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ فتحہ اے عراق کے انکار و آراء تمام بلاڈ اسلامیہ میں پھیل گئے۔ البتہ انہیں مالکی مذہب حکومت کے زیر سایہ پھلا پھولا جیسے عراق میں حنفی مذہب نے اشاعت عام پائی تھی۔ امام ابن حزم<sup>ؒ</sup> لکھتے ہیں:-

مذہبان انتشاراً في بدء امنهم بالریاضة المختلق بالشرق والمالکی  
بالاندلس بل

ترجمہ۔ دو مذہب اپنے ابتدائی دور حکومت کے سایہ میں پلے بڑھے مشرق  
میں حنفی مذہب اور انہیں مالکی طریق عمل۔

جہاں جہاں عباسی خلافت کا اثر غالب رہا وہاں حنفی فتحہ کو بھی فروغ حاصل ہوا اور جہاں جہاں عباسی اثر و نفوذ میں کمی آتی گئی حنفی فتحہ کی اشاعت بھی کمزور رہی۔ عراق کے گردولائع میں عباسی سلطنت کے زوروں پر تھا مشرق ممالک میں بھی عباسیہ کو خاصاً اثر و نفوذ حاصل تھا جب ان کے سیاسی اثر و نفوذ میں کمی واقع ہوئی تو اس کی عکدگی بینی عزود قادر لے لے لی۔ ان دونوں قسم کے عالات میں عباسیوں کا اتنا عرب و ادب ضرور تھا جس سے حنفی مذہب مستینہ ہوتا رہا۔ عباسی خلفاء اس کی پشت پناہ کرتے تھے اور اہل بنداد کا طبعی میلان دیے گئی تھی فتحہ کی جانب تھا اور اس کی تائید و نصرت میں وہ بھی خلفاء کے دست راست بنے ہوئے تھے جب شافعی مذہب بغداد میں پھیلنے لگا تو حنفی مذہب پر غالب نہ کہا بلکہ حنفی فتحہ

نائب رہی۔ ایک مرتبہ خلیفہ قادر باشہ عباسی (۷۲۶ھ) نے ابو جعفر اسفاری (۷۰۰ھ) کے مشورہ سے علامہ بازیست فتح کو قاضی بنادیا۔ سارے بخدا جھک امضا۔ اہلیان بغداد دو گروپ میں بٹ گئے اور ان میں فتنہ و فساد کا بازار گرم ہوا۔ کافی عرصہ تک یقینہ فرم دہوا، خلیفہ نے محبوہ ارکان سلطنت کو جمع کیا اور انہیں یہ خطا نہایا۔

اسفاری نے خلیفہ کو اپنی امانت و شفقت کا لیتھن دلاکر خاص مقام حاصل کر لیا۔ مختار یہ اندراز فکر خیانت اور ذریب کاری پر مبنی تھا خلیفہ کو حب اس کے ثبوت اور شر انگریزی کا علم ہوا اور پڑھا کہ یہ شخص خلیفہ کو حمایت احباب اور ان کو مناسب جلیل تغليظ کرنے کے قید طریقے سے ہٹانا چاہتا ہے۔ حالانکہ خلیفہ کے آباء اجداد خلیفہ کے بڑے موید گزرے ہیں تو اس نے البازی کو اس منصب سے الگ کر دیا اور پھر پرانے طریقے کے مطابق احباب ہی کو لطف و غنایت، آزادی اور اکرام و اعزاز کی نکاح سے دیکھنے لگا۔

عباسی خلافت کے زمانہ میں مشرق میں جو آزاد اسلامی حکومتیں قائم ہوئیں وہ بھی حنفی مذہب کو عزت و تقدیر کی نگاہ سے دیکھتی تھیں مثلاً سلاجقة اور آلبُوبیہ کیونکہ ان سلطنتوں میں رائج اسلامی تہذیب حنفی فضل کی اساس پر قائم تھی۔

شیخ ابو زہرہ یہاں یہ کہہ رہے ہیں کہ ابتداء میں مذہب حنفی کے اثر و نفوذ کا سبب حنفی قاضیوں کا تقریب تھا اور اس کی ابتداء امام ابو یوسف کے قاضی القضاۃ ہونے سے ہوتی تھی۔ انسوں ہے کہ ہم یہاں شیخ ابو زہرہ کی تائید نہیں کر سکتے۔ حنفی فقہ کا شروع خلماں کے بنی عباس کا ہیں احسان نہیں۔ یہ ایک الہی قبولیت ہے جو حنفی فضل کے شیوخ عالم کا سبب بنی جنابِ ذواب صدیق حسن خال ممالک الممالک کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ عباسی خلیفہ الاولیٰ باشہ (۷۲۸ھ) نے پچھلے لوگوں کو سد کندری کا حال معلوم کرنے کے لیے جیں کی آخری سرحد پر بھیجا۔ وہاں کی جو

رپورٹ انہوں نے آکر دی اس میں یہ بات خاص تھی کہ وہ لوگ سلطنت عباسی سے بالکل بے بخ  
تھے۔ زادب صاحب رحوم لکھتے ہیں:-

محافظان سد کندری کہ در آنچا بودند مہم دین اسلام داشتند و ندہب حنفی  
وزبان عربی اور فارسی میں گفتہ اما از سلطنت عباسی بے خبر بودند لہ  
ترجمہ محافظان سد کندری جو اس وقت تھے سب دین اسلام پر تھے اور  
حنفی ندہب کے پرید تھے عربی اور فارسی زبانیں بولتے تھے لیکن انہیں  
سلطنت عباسی کی کوئی شہزاد تھی۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ امام ابو حنیفہؓ کے کوئی شاگرد یہاں ان کی زندگی میں ہی درس  
تدریس کر لیے ہیں پہنچ چکے تھے اور عباسی الطلباء سے پہنچے یہاں سلمان امام ابو حنیفہؓ کے زہب  
کو پناچکے تھے سو اسے الہی قبولیت کے سوا اور کیا کہا جا سکتا ہے۔

امام ابو یوسفؓ سے امام ابو حنیفہؓ کی شخصیت بہت اُپسی تھی۔ اگر وہاں حنفی فقہ کا فروغ  
امام ابو یوسفؓ کی وجہ سے ہوا تھا تو لوگ ان کے پیروتے سزا دہ بھی تو امام مجتبہ تھے لیکن  
عراق میں علی طور پر ہر طرف امام ابو حنیفہؓ کے علم کے ہی نفعے گر بنتے تھے۔ مولانا محمد اسماعیل سلفی  
دگو جزال الدین عراق کے ذکر میں لکھتے ہیں :-

جس قدر یہ زمین سنگلاخ تھی اسی قدر وہاں اعتقادی اور عملی اصلاح کے  
لیے ایک آہنی مرد کی ضرورت تھی جس کے علم و معلم کی پہنچا یاں اس سر زمین  
کے مناسد کو سمیٹ لیں میری ناقص رائے میں یہ آہنی شخص حضرت امام ابو حنیفہؓ  
تھے جن کی فتحی مشکل فیروں نے احتراز و تجوہ کے ساتھ رفض و تشیع کر بھی  
و رطہ حریت میں ڈال دیا۔

بتلیے یہ کس شخصیت کا اثر و نفع دہ ہے جس نے عراق کی سنگلاخ زمین میں یعنی انگریزی

محنت کی امام صاحب کی فقہ کی اشاعت یہ اسی فقہ کا ایک فطری پیرایہ تھا جس نے ان لوگوں کو بھی اپنے دامن میں گھیر لیا تھا جو سلطنت عباسی سے بے خبر تھے۔ سونقی مذہب کا یہ اثر و شیدع مغض سلطنت عباسی کے باعث نہ تھا۔

یہ صرف عصر اول کی بات نہیں کہ ہم سلطنت عباسی کو سونقی فقہ کے شیدع عالم کا سبب سمجھیں عصر متاخر میں بھی فقہ سونقی اسی مجال و مجال سے جمیع اقالیم اسلامی میں پھیل رہی ہے۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کھتے ہیں:-

خدال تعالیٰ علم فقہ را برداشت وے شائع ساخت و جمعی از اہل اسلام را  
باں فقہ مہذب گردانیده خصوصاً در حصر متاخر کہ دولت ہمیں مہذب است  
وہیں در جمیع بلاد و جمیع اقالیم بادشاہ سونقی اند و قضاۃ و اکثر مدرسائے  
اکثر عوام سونقی۔ ملہ

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ نے علم فقہ امام ابو عنیفؓ کے ہاتھ سے شائع کرایا ہے اور مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد اس فقہ سے ثقاافت میں ڈھنی۔ خاص طور پر اس عصر متاخر میں کہ جہاں دیکھو سرکاری مذہب یہی ہے۔ تمام اسلامی ممالک کے بادشاہ سونقی المذہب ہیں اور اکثر جو صاحبان اور پروفیسر صاحبان فقہ سونقی پر ہیں۔ اور اکثر عوام بھی اس فقہ کے گرویدہ ہیں۔

مسلمانوں کی عالمی سیاسی قوت غلافت عثمانی تک رہی۔ سلاطین عثمانی کا سرکاری قانون فقہ سونقی تھا۔ ہندوستان میں اوزنگ نیب کے ہاں بھی نظام اسلام وہی سمجھا جاتا تھا جو ختماء کے عالمگیری ہیں ہے اور وہ فقہ سونقی ہے۔ مصر میں علمی طفظہ کس فقہ کا تھا اس کے لیے سلطنت عثمانی کے احکام المواريث کی ایک سُرخی ملاحظہ ہے:-

فَأَوْأَلْ حَكْمَ الْمَغْفُرَةِ مُحَمَّدٌ عَلَىٰ پَاشَا وَالْمَصْرُ صَدَرَ لَهُ مِنَ الدُّرْلَةِ

## العثمانیہ فرمان شاہی تھمن تخصیص القضاۃ والافتاء بمذہب ابن حینفہ لہ

اس سے پتہ ملتا ہے کہ دولت عثمانی کے سقوط تک امام ابوحنیفہؓ کا مذہب ہی پرے تھا اسلامی میں موسوعہ فقہ اسلامی رہا ہے اور اس طویل دور میں فقہ حنفی نے ہی معاشرے کی شیئی ضرورتوں اور وقت کے بعد تھا انہوں میں اسلامی راستہ نافی کی ہے۔

تاریخ کے اس طویل دور کے بعد اب سلطنت سعودی ہے جس نے فقہ عنبی کی اساس پر اپنے ملک میں شریعتِ اسلامی کا نماذج کیا ہے اور خدا کا شکر ہے کہ وہ پسند اس نے تحریریں کامیاب ہیں۔

شیخ البزرہ فقہ حنفی کی تاریخی قبولیت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

لیکن ان سیاسی اثرات کے علاوہ کچھ دیگر اسباب بھی حنفی مذہب کی دلخرازی کا باعث بخوبیے عام لوگوں کا حنفی مذہب سے ماں س ہو جانا اور علماء حنفی کی وہ مساعی ہمیلہ جوانہوں نے اس مذہب کو مقبول عام بنانے میں سرجنام دیں۔ وہ مناظرات اور مباحثے جو حنفی فقہاء اور دیگر مذہب کے علماء و فقہاء کے مابین ہوتے رہے، جوانہوں نے بھی اس مذہب کو مقبول عام کیا جب عباسی سیاسی قوت کمزور پڑگئی ترہ علماء ہی کی جدوجہد بھی جوانہوں نے مختلف بلاد و امصار میں حنفی مذہب کو زندہ رکھا، اس صحن میں علماء کی کوشش ایک ہنچ پر قائم نہیں رہی بلکہ رفتار زمانہ کے پیش نظر اس میں کبھی قوت رومنا ہوئی اور کبھی کمزوری واقع ہوئی جن بلاد و امصار میں علماء اثر و رسوخ کے حامل تھے وہاں یہ مذہب پھلا چکا اور برگ و بار لا یا، لیکن جہاں علماء کمزور تھے وہاں یہ مذہب بھی کمزور پڑ گیا، اب ہم ان بلاد کا ذکر کرتے ہیں جہاں یہ مذہب زندہ رہا، ہم پہلے بلا دمغرب اور پھر مشرقی شہروں کا ذکر کریں گے۔

---

لے احکام المواريث الاسلامیہ مذ

## مغربی ممالک میں حنفی مذہب کی اشاعت

براعظم افریقیہ میں طرابلس، تیونس اور الجزر ائمہ کے مکون میں حنفی مذہب پہلے غالب نہ تھا اسد بن فرات یہاں کا قاضی مقرر ہوا۔ اسد بن فرات امام ابوحنینہؓ اور امام مالک کے تلامذہ سے استفادہ کرچکا تھا۔ مگر اس کا میلان خاطر اہل عراق کی طرف تھا۔ اس نے حنفی مذہب بھیلانے کا یہاں کام کیا جس سے خفیت کر اچھا غاصباً فروع حاصل ہوا۔ ابن فرجون لکھتے ہیں:-

رسنہ مٹک حنفی مذہب افریقیہ میں جاری رہا پھر کمزور ڈپلیا۔ افریقیہ کے مغرب کی جانب انہیں میں بھی قدیم زمانہ میں قدرے اس کی اشاعت ہوئی۔  
متدبی احسن التقاسیم میں لکھتے ہیں:-

جزیرہ سلی کے رہنے والے حنفی مذہب تھے۔

مقدسی یہ بھی بیان کرتا ہے کہ انہوں نے بعض اہل مغرب سے پوچھا:-  
حنفی مذہب مہاری طرف کیوں کر پہنچا۔ بتہیں تو کبھی عراق جانے کا انتاق نہیں ہوا۔ انہوں نے بتایا جب وہب بن وہب، امام مالک سے علم دینی حاصل کر کے آئے تو اسد بن عبد اللہ نے اپنے مرتبہ اور وقار کی نبار پران سے انہوں کرنے میں فارغ بھی اور امام مالک سے تحصیل علم کے لیے مدینہ گئے امام مالکؓ ان دونوں بیمار تھے۔ جب کافی مدت مدینہ میں اقامت گزیں ہے تو امام مالکؓ نے فرمایا۔ ابن وہب کے پاس جائیئے میں نے اپنا علم اس کے پڑھ کر دیا ہے۔ بتہیں زحمت سفر گوارانہ کرنی ڈپلے اسد پر یہ بات بڑی گراں گزری۔ لوگوں سے پوچھا کر دینی علم میں کسی اور کو بھی یہ مقام حاصل ہے؟ لوگوں نے بتایا۔ کوفہ میں امام ابوحنینہؓ کا نوجوان شاگرد ہے جس کو محمد بن حسن کہتے ہیں

ان کے پاس جائیئے۔ اسد امام محمدؒ کی خدمت میں حاضر ہے۔ امام محمدؒ نے  
ٹبیٰ توجہ و عزبت سے پڑھانا شروع کیا اور ان میں ذہانت و فطانت اور شوق  
علم کے آثار ملاحظہ کیے جب وہ کافی پڑھ چکا اور من مانی مراد پالی تو امام محمدؒ  
نے انہیں واپس مغرب بیچ دیا۔

جب اسد بن فرات مغرب پہنچے تو زوجران آپ کے یہاں آنے جانے لگے۔  
اسد سے فہمی فرد عات سُن کر وہ محیرت ہو گئے اور ان سے ایسے ایسے  
عملی نکات اور مسائل سُننے میں آتے جن سے ابن وہب بالکل آگاہ نہ تھے  
لاتعداد لوگوں نے ان سے الکتاب علم و ادب کیا اور اس طرح فتح خلقی نے  
مغرب میں فراغ پایا۔

پھر میں نے پوچھا کہ انہیں میں حتفی نہب کیوں کراشاعت پذیرہ ہو سکا جیکہ  
وہاں نشر و اشاعت کے وسائل کچھ کم نہ تھے؟

جواب میں کہا گیا کہ ایک مرتبہ دو فریض سلطان کے سامنے جھگڑے نے لگے سلطان  
لے پوچھا «ابو عینیہ کہاں کے رہنے والے تھے؟» لوگوں نے کہا کوفہ کے۔  
سلطان نے پوچھا «امام مالک کہاں اقامت گزیں تھے؟» جواب دیا گیا۔  
«مدينه میں» سلطان نے کہا «عالم دار الہجرت ہمارے لیے کافی میں دوسرے

له الدینیا جلد ص ۳۳ لے علام محمد حق احمد تیمور پاشا مرحوم، مقدسی کی اس خبر پر تصریح کرتے ہوئے  
لکھتے ہیں کسی نے امام مالک کے تلامذہ میں وہب بن وہب کا ذکر نہیں کیا۔ البته عبد اللہ بن وہب کا ذکر  
کیا ہے گروہ مغرب کی طرف نہیں گئے بلکہ مصر کے رہنے والے تھے اور وہیں دفات پائی۔ اسد بن عبد اللہ  
کی جگہ ابو عبد اللہ صحیح ہے۔ اس سے مراد اسد بن فرات ابو عبد اللہ ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ  
ابن وہب سے مراد عبد اللہ ہے۔ ابن فرات کی ملاقات ان سے مصر میں ہوئی ہمگی ذکر مغرب میں۔

(البزہر)

کسی کی حاجت نہیں بچا پنچ سلطان نے تمام حنفی علماء کو اپنی سلطنت کی حدود سے بکال دیا اور کہنے لگا «میں اپنی سلطنت میں دو مذہب پذیر نہیں کرتا۔ (یعنی ہم سب یہاں مالکی فقہ پر رہیں گے)۔

اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اسد بن فرات نے مغرب میں حنفی فقہ کو شائع کیا یہ سلک انہیں ہمیں راجح ہوا مگر دیر پا ثابت نہ ہو سکا۔ استدھر کے بعد حنفی مذہب مغربی ممالک میں کمزور پڑ گیا۔

## مصر میں حنفی فقہ کی اشاعت

مصر غنیمہ مہدی کے عہدِ خلافت میں حنفی فقہ سے روشناس ہوا خلیفہ کے حکم سے اسحیل بن الحیث کوفی، مصر کے قاضی مقرر ہوئے۔ یہ امام ابوحنیفہؓ کی طرح اوقاف کو باطل قرار دینے تھے۔ فہما، مصر اس کے خلاف تھے۔ لیث بن سعد ایک مرتبہ ان کے پاس آئے اور کہا۔ میں آپ سے مناظرہ کرنا پاہتا ہوں؛ اسحیل بولے «کس سلسلہ میں؟» لیث کہنے لگے «اوقاف کو باطل قرار دینے میں ملال نکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، علفا، اربعہ، حضرت دہیر اور دیگر صحابہؓ سب وقف کر جائز قرار دیتے ہیں»۔ لیث بن سعد نے غلیقہ مہدی کے نام ایک خط میں تحریر کیا۔

اپنے ہم پر ایک ایسے شخص کو والی بنا کر بھجا ہے جو روپے پیسے کے بارے میں قابلِ اعتماد ہے مگر سنت رسول سے محفوظ نہیں؛

یہ خط پڑھ کر غلیقہ نے اسحیل کو تقاضا کے عہد میں مغزول کر دیا۔

جب تک عہدی علفا، مصر پر قابض رہے وہاں حنفی فقہ غالب رہی۔ بلکہ کسی عالی میں مصریوں میں حنفی فقہ کو وہ قبول عام حاصل نہ ہوا جو مشرقی ممالک میں تھا۔ اہل مصر زیادہ تر شافعی مذہب سے مالبستہ رہے۔ کیونکہ امام شافعیؓ مصر میں عرصہ دراز تک اقامت گزیں رہے تھے تو مصری لوگ

سلہ الرحمۃ الغیثیۃ بالترجمۃ الیشیۃ من درجۃ درجۃ الرسائل المنسیۃ جلد ۱ ص ۲۷

شافعی مذہب سے بہت متاثر تھے یا مالکی فرقہ کے گردیدہ نتھے امام مالک کے بہت سے تلامذہ شافعی مذہب اور ابن الحکم دینیہ صور میں سکونت پذیر تھے۔

## مصر میں عہدہ قضا کی وسعت

مصری حنفی قاضیوں کے علاوہ مالکی اور شافعی مسکن کے قضا بھی مذہب قضا پر فائز رکھتے تھے گویا مصر میں قضا کا عہدہ تینوں فتحی مکاتب بلکہ یعنی مالکی، شافعی اور حنفی علم کے باہم مشترک تھا۔ کبھی ایک فرقہ کے قاضی مقرر ہوتا اور کبھی دوسرے کا کیے بعد دیگرے یہ نہ ہے مذہب قضا پر فائز ہوتے رہے جب فاطمی خلفاء، مصر کے تخت پر نشکن ہوئے تو انہوں نے شیعہ کے اہمیت مذہب کو سرکاری حیثیت دے دی پھر شیعہ میں سے بھی قاضی مقرر کیے جانے لگئے تاہم دوسرے فتحی مذاہب کو انہوں نے ختم نہیں کیا بلکہ وہ بھی موجود رہے اور مصر میں لوگ اپنے اپنے مذہب کے مطابق عبادات بجا لاتے رہے ارکان سلطنت موسماً اشتراکی مسائل میں پشم پوشی سے حکام لیتے تھے۔ یہاں تک کہ وہ تمام مساجد میں، جامع ہوں یا غیر جامع باجماعت نماز تراویح کی اجازت دیتے تھے کسی فرقہ کو بعض مددادت کی نگاہ سے نہ دیکھتے۔

## شیعہ کی حنفی فقہ سے منافرت

رواداری کے ان جذبات کے باوجود فاطمی علماء حنفی مذہب کو پہنچنے کا موقع دیتھے کسی دوسری فرقہ کے خلاف فقہ کے خلاف انہوں نے یہ روایہ اختیار نہ کیا بلکہ بعض دفعہ انہوں نے مالکی اور شافعی قاضی از خود مقرر کیے مصر میں ہمہ اچار قاضی ہر اکر تے تھے دو شیعہ میں سے اور دو شیعیوں میں سے ایک شیعہ قاضی اسماعیلیہ میں سے ہوتا اور دوسرہ اسمیہ میں سے بتی قاضیوں میں سے ایک شافعی ہوتا اور دوسرہ مالکی۔

فاتحی خلفاء، اس لیے حنفی فقہ کے دشمن تھے اور مذاہب ارجمند میں سے خاص طور پر اس کے

کے خلاف بیرون آدمار ہستے تھے کہ عباسی خلفاء، کاسر کاری مذہب حنفی تھا، مصر میں حنفی مذہب کا فروغ دریادہ تریخی اثر و رسوخ کامراہ ہن منت رہا ہے۔ فاطمی یہ کسی طرح گوارانہ کر سکتے تھے کہ مصر میں عباسی پروپگنڈہ رائج ہو۔ یہی وجہ ہے کہ حنفی مذہب سے ان کو ایک طرح کی چڑھتی وہ اس قدر قیمت گھٹائے کا کرنی وقیعہ فروگذاشت نہ کرتے تھے۔

## مصر میں فاطمی سلطنت کا خاتمه

جب مصر میں ایوبی سلطنت قائم ہوئی تو سلطانین نے شافعی اور ماکلی فقہ کو از سر زد فروغ دیا ماکلی اور شافعی فقہ پڑھانے کے لیے مدارس قائم کیے، اس کی وجہ یہ تھی کہ سلطان صلاح الدین ایوبی شافعی مسکن سے وابستہ تھا، مصر بیویں میں ماکلی فقہ کا رواج تھا۔ جب شام میں نور الدین شہید بربر قدر ائمہ اور وہ حنفی تھے تو انہوں نے امام ابوحنیفہ کے مناقب پر ایک کتاب تجویی تصنیف کی۔ اس نے شام میں حنفی مذہب کو بہت فروغ دیا۔ پھر شام سے یہ مذہب مصر پہنچا، اس مرتبہ یہ مذہب مصر عوام میں پھیلا، اسے سرکاری حیثیت حاصل نہ ہوئی۔ قبل ازیں عباسی دور میں حنفی فقہ سرکاری مذہب کی حیثیت رکھتی تھی۔

جب مصر میں حنفی فقہ مقبل عام ہوئی اور سلطان صلاح الدین کو عباسی خلافت سے روایطاً استوار کرنے کا خیال پیدا ہوا تو انہوں نے قاہرہ میں اخوات کے لیے مدرسیہ سیر فیہ قائم کیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حنفی مذہب عام طور سے مصر بیویں میں پھیلنے لگا۔

## اممہ اربعہ کی فقہ کے مدارس

جب سُلَیْمَانِ ایوب نے مدرسہ صالحیہ قائم کیا تو اس میں اممہ اربعہ کی فقہ پڑھانے کا انعام کیا گیا۔ پھر مملوک سلطانین کے زمانہ میں ایسے مدارس بڑی کثرت سے تعمیر کیے جانے لگے، دونوں مملوک سلطنتوں کے زمانہ میں چار قاضی ہوا کرتے تھے جن میں ایک حنفی ہوتا تھا۔

جب عثمانی ترک مصر پر قابض ہوئے تو سب قاضی اخاف میں سے تعینات کیے جانے لگے۔ کثیر التعداد طلبہ حنفی فقہ کی جانب متوجہ ہوئے اور فقہ حنفی نے اس سے بڑا فروغ پایا اور ابتدائی دور کی طرح حنفی مذہب کو پھر سرکاری سرپرستی فیصلہ ہوئی اور احکام و فتاویٰ اسی فقہ کی روشنی میں صادر کیے جانے لگے۔

## حنفی فقہ اور بلادِ شام

اب ہم ملکِ شام اور اس کے قرب و جوار کا رخ کرتے ہیں۔ دہلی حنفی مذہب پہنچے گئے بنا چکا تھا اور جو سلاطین کو صدرِ شام کے حاکم بنتے دہ جس طرح مصر میں حنفی مذہب سے سرد ہی برت رہے تھے شام میں بھی انہوں نے ایسا کرنا چاہا۔ مگر مصر کے برعکس شام میں ان کی روشنی اس لیے کچھ زیادہ نہ پلی کہ حنفی مذہب الہلیان شام میں پہنچے سے اشاعت پذیر ہو چکا تھا۔ اور یہ بکثرت کی اپشت پناہی اور سرپرستی کا محتاج نہ رہا تھا۔

## مشرقی ممالک میں حنفی فقہ کو عروج

بہاں تک بلادِ مشرق، عراق، خراسان، سیستان اور ماوراء النہر کا تعلق ہے۔ اخاف کی ان میں بڑی کثرت تھی۔ ان ممالک میں صرف شوافعی ہی ان کے حریفِ مقابل تھے اور کبھی کبھی ان میں رسکشی بھی ہو جاتی تھی۔

مسجدوں، امراء کی محلبوں اور عوام کی مغلبوں میں حنفیوں اور ثانعیوں کے مابین مجال مناظرہ منعقد ہوتیں۔ ان مجالات کی نہاد پر علم فہمۃ اور فنِ سجت و مناظرہ کو بڑا فائدہ پہنچا۔ گریٹ وجدل سے تعصب کی راہ جاگ اُتمی۔ ایک دوسرے کے خلاف لعن طعن کا بازار گرم ہوا اور آگے پل کریں مذہبی تعصب، فقہی تعطل و ہجود کا باعث بنا۔ اور اس میں وہ پہلی سی دسعت نہ رہی۔

## رُوسی ترکستان اور فارس

اُرمینیہ آذربایجان، تبریز رے اور اہواز کے رہنے والوں میں حنفی مذہب کا بڑا  
غلبہ رہا۔ ملک فارس میں پہلے احناف کی بڑی کثرت بھی پھر اثنا عشری شیعہ کو دہل غلبہ رہا۔  
ہم ابو زہرہ کی اس رائے سے تفاق کرتے ہیں کہ ایران میں پہلے فتح حنفی کا فروغ رہا اور  
پھر وہاں اثنا عشری غالب ہوتے۔

ایران کے پردھیں سید نفیسی ایک سجت میں لکھتے ہیں:-

پادشاہان صفوی کہ توجہ و عنایت خاص بانتشار دین شیعہ داشتہ اند نظر بائیک  
اکثریت مردم ایران پیش ازاں حنفی بودہ اند..... لہ

ایران کی تین چوتھائی ابادی حنفی المذہب بھتی۔ شاہ اسماعیل صفوی نے بسر اقتدار آتے  
ہی شیعہ مذہب کو ایران کا سرکاری مذہب قرار دیا  
انگریز مورخ ائمہ درود براؤن لکھتا ہے:-

حسن التواریخ میں لکھا ہے کہ شاہ اسماعیل نے تخت نشین ہوتے ہی اپنی  
سلطنت کے تمام خلیلین کو حکم دے دیا تاکہ خالص شیعہ کلمہ اشهد اَن  
عَلَيَا وَلِيُّ اللَّهِ كُو اقرار بالسان اور حق علی خیر العمل کو تکبیر کا جزو  
بنایا جائے۔

ایران کے بعکس ترک بہن دوستان اور افغانستان میں عام مسلم ابادی فتح حنفی پر ہی کاربند  
رہی۔ بہن دوستان میں انگریزوں کی آمد پر گورک تقیید کے بھی کچھ بھکڑے چلے لیکن یہ ممالک اس  
اختلاف سے متاثر نہ ہو سکے۔ شیخ ابو زہرہ لکھتے ہیں:-

بہن دوستان میں بھی تیریا حنفی مذہب ہی کا سکتہ جاری ہے۔ شافعی مذہب

دوسرے درجہ پر ہے۔ شوافع کی تعداد ہندوستان میں ایک طین کے قرب  
قریب ہے۔ باقی سب اخاف میں چین میں پالیں طین سے زیادہ مسلمان  
لیتے ہیں۔ ان میں سے اکثر حنفی مذہب سے تعلق رکھتے ہیں بلے  
ہندوستان میں شافعی حضرات ان کو کہا گیا ہے جو رکوع میں جاتے وقت رفیدین کرتے  
اور امام کے بھی آئین ملند آواز سے کہتے ہیں۔ عقیقت حال یوں نہیں۔ وہ شافعی المذہب نہیں غیر  
مقلدین ہیں جنہیں کثرت مشابہت سے شافعی سمجھ لیا گیا ہے۔

## حنفی اصول فقة کی آفاقی قبولیت

شیخ ابوذرہ اس پر بحث کرتے ہوئے کہ کس طرح یہ مذہب مشرق و مغرب میں پھیل گا۔  
لکھتے ہیں :-

علی ہذا العیاس یہ مذہب مشرق و مغرب تک پھیل گیا۔ اس کے متبعین کی بڑی  
کثرت پائی جاتی ہے۔ اگر حنفی فقة میں تحریک کا دروازہ کھول دیا جائے تو اب  
بھی علماء اس کے قواعد سے ایسے احکام استنباط کر سکتے ہیں جو اس کا نات  
ارضی پہنچنے والے تمام بني نورع آدم کے لیے کیاں ہڈر پر سازگار ہوں۔  
نامناسب نہ ہوگا کہ یہم اس بحث کر علامہ محمد بن ابراہیم الوزیر الیمانی (۱۰۰۰ھ) کے اس  
بیان پر ختم کریں جو انہوں نے امام ابن حنفیہ کے علم پر اعتراض کرنے والے جاہلین کے جواب میں  
دیا تھا۔ اب لکھتے ہیں :-

لو كان الإمام ابن حنفية جا هلاً ومن حلّيه العلم عاطلاً ماتطابت  
جيال العلم من الحنفية على الاشتغال بمذهبة كالعااضي أبو يوسف  
ومحمد بن المحسن الشيباني والطحاوي والكتبي دامت لهم

سلہ حیات ابی حنفیہ لا بی رہرہ

اصحاف فعلماء الطائفة الحنفية في الهند والشام ومصر واليمن و  
الجزيره والحرمين والعرافتين منذ مائة وخمسين من الهجرة الى  
هذا التاريخ يزيد على ستمائة سنة هـ الروف لا يحصرون و  
هم العلاجيون من اهل العلم والفتوى والورع والقرى.

ترجمہ۔ امام ابوحنیفہؓ اگر کتاب دستت سے جاہل ہوتے اور زیر علم سے نالی تجھے  
تو خاف کے علم کے پہاڑ جیسے البریوفتؓ امام محمد، امام عماری، امام کوفی، اولان  
جیسے ان سے کئی گناہ اور امام ابوحنیفہؓ کے ذہب سے برگز چھپے نہ رہتے علماء حنفیہ  
ہندوستان، شام، مصر میں، جزیرہ کردیتہ اور دونوں عراق ان سب علاقوں  
میں ۱۵۰۰ ص سے (جو امام ابوحنیفہؓ کا سال وفات ہے) اب تک جو بچپن سل  
کا عرصہ گزرتا ہے پائے جاتے ہیں یہ لاکھوں ہیں جو محمد و دنیہیں اور مکوں کے  
ملک ہیں جو گنجے نہیں جاسکتے اور یہ اہل علم و فتویٰ اور پرہیزگار اور صاحب  
تفوق ہیں۔

فتہ حنفی کی آفاقی قبلیت کی اس سے بڑی شہادت کیا ہو گی جو اس وزیر الیمنی نے دی  
ہے اور اس پر ہم اپنے اس موضع کو کہ دنیا میں فتہ حنفی کاشیرع کیسے ہوا، یہاں ختم کرتے ہیں  
وهو یہ دی السبیل ویروی الغلیل ما یحتجد بآیاتہ الباهرات الا العلیل۔

## تقلید کی تحقیقت

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا اما بعد ..

دنیا کے ہر دارے زندگی میں لوگ اس کے ماہرین فن پر اعتماد کرتے ہیں۔ مقدمات میں دکیلوں پر اعتماد کرنا پڑتا ہے۔ قانون کا مطالعہ ہر کسی کے بس کا روش نہیں۔ علاج میں ڈاکٹروں پر اعتماد کرنا پڑتا ہے اس لائن کا علم بھی ہر کسی کے بس کی بات نہیں۔ اسی طرح دین کا جزوی جزئی کا علم بھی صرف ماہرین فن کے پاس ہوتا ہے۔ ہر عالمی و بینلی کی اس تک رسائی نہیں۔ مگر دین پوچھ کر سب لوگوں کے لیے ہے اور سب اس کے مکمل ہمہ بے تواس میں صحیح راہ عمل یہ ہے کہ جو لوگ اس فن کے جاننے والے نہیں اور وہ دین کو اس کے مافذوں سے نہیں سمجھتے وہ اس کے بابت دالے ماہرین کے پیچھے چلیں اور ان کے فتوؤں پر اس اعتماد سے عمل کریں کیہ کتاب و سنت کے مطابق ہوں گے اور خداون کے دلائل کی سجھتی میں ڈالجیں۔ کیونکہ یہ فن کو جاننے والے نہیں ہیں اور اگر یہ اس فن میں دخل دیں گے تو بھراں جاہلوں سے بڑے بڑے عجائب صادر ہوں گے اور دنیا الامان واخیظ پیکارے گی۔

فَإِنَّ الْمُرْءَ إِذَا أَتَىٰ عَلَىٰ عِنْدِ فَنَّهُ إِلَّا بِالْعَجَابِ

تو میں اسی وقت تک تو میں بنی رہتی ہیں جب ان میں کچھ اخلاقی ضالبوں کی پابندی ہے۔ کچھ بڑے ہوں جو ذمہ دار یاں سنہماں یاں اور کچھ چھوٹے نہوں جو ان کے پیچھے چلیں۔ اور پدر آزاد لوگ ایک بھیر طور پر سکتے ہیں ایک قوم نہیں ہو سکتے۔

رَاهٌ ۖ بَارِدٌ كَمَا يَجْعَلُهُ مَلِكُ الْأَرْضِ

معنی تقبیلہ ضبط ملت است

تقلید ہرن کے اہل کمال کی پریروی کا نام ہے سارے صحابہؓ فتنیہ اور عالمہ نہ تھے وہ ان کے پیچے چلے جو ان میں فقہاء اور علماء تھے تابعین سارے ائمہؓ فتنہ نہ تھے وہ ان کے پیچے چلے جو ان میں ائمہؓ فتنہ تھے اور دین کا سلسلہ سیاست اجتہاد اور تقلید میں دائرہ رہا۔ تقلید نہ کبھی ناجائز سمجھی گئی نہ اسے کبھی ملت سے خروج گردانا گیا۔ کبھی ایسے ہوا کہ سب لوگ مجتہد بن گئے ہوں۔ صحابہؓ اور تابعینؓ میں تقلید سالہا سال غیر معین طور پر حلقوی رہی اور عوام دلیل کی بحث میں پڑے بغیر اکابر ائمہؓ فتنہ پر اعتماد کرتے رہے اور ان کی پریروی میں چلتے رہے یہاں تک کہ تیری صدی ہجری میں اس نے کچھ مستقل مکاتب نکر کی صورت اختیار کر لی اور ان ادو اور میں کسی عالم دین نے عالمی کے لیے مجتہد کی پریروی کو گناہ نہیں سمجھا۔

## تقلید کی تعریف

نظیر تقلید آزاد روی کے مقابلہ میں ہے۔ قرآن و حدیث میں تفسیر اور تشریح میں بہت مختلف بائیں کہی جاسکتی ہیں، اس پر ہر شخص کو آزاد چھپڑا جائے تو ملتِ اسلامی کبھی ایک قوم کے درجہ میں نہ سکے گی، صحابہؓ اور تابعینؓ میں فروعی مسائل میں بڑے بڑے اختلافات ہوتے ہیں اگرچہ ان میں پیر غائب بھتی وہ امت کے لیے فتنہ نہ بن سکے۔ آئندہ لوگوں کو اس آزاد روی سے بچانا تھا اور اس کی تعلیم خود صحابہؓ کے چکے تھے۔

حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوتے تو باود جو یہ کہ وہ مجتہد کے درجہ میں تھے ان پر سیرت شیخینؓ کی پریروی لازم کی گئی، حضرت معاویہؓ باود بیکہ نہایت بلند پایہ فتنہ تھے، انہیں خلیفہ نہلاتے ہوتے حضرت امام حسنؓ لے سیرت خلفائے صالحین کا پابند کیا۔ تابعینؓ میں فقہاء تابعینؓ کی اتباع جاری رہی اور اسی اتباع نے آگے چل کر تقلید کا نام پایا۔ حضرت مولانا رشید احمد گنگوہیؒ لکھتے ہیں:-

اتباع اور تقلید کے معنی واحد ہیں۔

تقلید کے علمبردار کون ہیں؟ متدلہ یا غیر متدلہ؟ — غاہر ہے کہ متدلہ ہی تقلید کے داعی اور علمبردار ہیں۔ سو تقلید سے جو وہ مراد لیتے ہیں اس کا اعتبار نہ ہو گا نہ کہ غیر متدلہوں کی تشریح کا — یہ کہاں کا انصاف ہے کہ تقلید تو متدلین کریں اور تقلید کا معنی غیر متدلین طے کریں۔ صاحب البتہ ادری بہادیہ کے ضابطہ اخلاق سے یہ کیسا مذاق ہے۔

متدلین تو اس کا معنی اتباع کا کرتے ہیں اور وہی صراحتاً چاہیے۔ لیکن غیر متدلین اس کا معنی پہکاڑا نہ کرتے ہیں۔ پہکاڑا ناکیا ہے کسی کی ماحتی کا اقرار۔ اور ظاہر ہے یہ کہنی بُری بات نہیں۔ مگر غیر متدلین اس لفظ کو بُرے سے بُرے پیرائے میں لا کر اپنے دل کا غصہ نکالتے ہیں۔ کہتے ہیں پہ کتنے کے گھلے میں ہوتا ہے۔ وہ نہیں سوچتے کہ پہنچے والا کتنا کن سے جدا اور متاز سمجھا جاتا ہے؟ بے پہ کتوں سے — وہ کیوں نہیں سوچتے کہ اس شال سے وہ اپنے آپ کو کس صفت میں لارہے ہیں۔ المعرض کی عالمی کی اس سے بُری مشاہ کیا ہوگی۔

یاد رہے جب کارپوریشن والے یادیہات سُردار نے والے کتوں کو مارتے ہیں تو پہنچے والے کتنے کو زہر نہیں ڈالا جاتا، نہ اسے گولی ماری جاتی ہے۔ اس پہنچے نے ان کو وہ مقایہ (بچاؤ) مہیا کیا کہ اب ان کے لیے یہ پہنچ شروع مقایہ ہو گیا ہے۔ بے پہنچے کے کتنے کتوں میں بدترین سمجھے جاتے ہیں اور آزاد رو لوگ ضابطوں کے پابند لوگوں کے مقابل آوارہ لوگ کہلاتے ہیں۔

### تقلید کا لفظ اتباع کے معنی میں

تقلید کا لفظ ایسا نہیں کہ اس کے سامنے آتے ہی کسی کو اس کی وحشت محسوس ہونے لگے۔ ہمیں دیکھتا چاہیے کہ علیٰ صدقوں میں یہ لفظ کب سے اور کن معنوں میں استعمال ہوتا چلا آیا ہے۔ اور کون کون سے جیاں علم اسے ان معنوں میں استعمال کرتے آئے ہیں۔

حضرت امام شافعی (۱۵۱ھ) میں پیدا ہئے۔ آپ نے حضرت امام ابو حیینہؓ کے اُسٹاد عطا بن ابی رباحؓ (۱۵۱ھ) کی کمی مسائل میں پردی کی تو اسے لفظ تقلید سے تعبیر کیا ہے۔

قال الشافعی فی مواضع من الحج قلتہ تقلیداً العطاء  
ترجمہ۔ امام شافعی نے حج کے کئی مباحث میں کہا ہے کہ میں نے ایسا امام علیؑ کی  
تقلید میں کہا ہے۔

ایک دوسرے موقع پر فرمایا۔ قلتہ تقلیداً العطاء میں نے ایسا حضرت عمرؓ کی تقلید میں کہا ہے۔  
ایک مرقد پر فرمایا۔ قلتہ تقلیداً العطاء میں نے یہ حضرت عثمانؓ کی تقلید میں کہا ہے۔ پھر ایک موقع  
پر فرمایا۔ دام امدادت بقول زیدؑ میں نے یہ فتوتے حضرت دید بن ثابتؓ کے قول پر دیا ہے۔ اس  
سے پتہ چلتا ہے کہ فقہائے صحابہؓ اس دور میں امام سعیجے جاتے تھے اور تابعین اور تبع تابعین  
میں ان کی تقلید باری بھی خود امام ابوحنیفہؓ کو دیکھئے۔ پانی اور کنویں کے مسائل میں آپ نے اکابر  
تابعین کے فضیلوں پر فتوتے دیئے۔ امام مالکؓ بھی عمل اہل مدینہ کی پیروی کرتے تھے اور وہ اس  
ان کے ہاں دوسرے درجہ میں سمجھی جاتی بھی۔

وَهُذَا الْبُحْنِيَّةُ قَالَ فِي مَسَأَلَ الْأَبْارِ لِيَسْ مَعْلَمَ الْتَّقْلِيدِ مِنْ تَقْدِيمِهِ  
مِنَ التَّابِعِينَ وَهُنَّا مَالِكٌ لَا يَخْرُجُ مِنْ عَلَى أَهْلِ الْمَدِينَةِ۔

ترجمہ۔ یہ امام ابوحنیفہ میں آپ نے کندوں کے مسائل میں فرمایا کہ آپ کے پاس  
پہنچے اکابر کی تقلید کے سوا اور کچھ نہیں۔ اور یہ امام مالک ہیں جو عمل اہل مدینہ  
سے باہر نہیں جاتے۔

## امام بھی پہلوں کی تقلید سے آگے چلے ہیں

امام ابوحنیفہ۔ امام مالک۔ امام شافعی۔ امام احمد صرف کتاب و سنت سے آنکے نہیں چلے  
نئے خواص میں جب انہیں کتاب و سنت سے کوئی صریح بات نہ ملتی یا اپنے سے پہنچے کے مجتبیہین کی  
تقلید کرتے۔ امام بخاری کو لیجئے جب انہیں کسی مسئلہ پر حدیث نہ ملتے وہ کس طرح امام حسن بصری اور

ابراہیم نجفی کے اقوال پر آجاتے ہیں۔

حضرت مولانا محمد ابراہیم میر سیا لکوئی لکھتے ہیں :-

امام ابو جعینہ اپنے دادا استاد ابراہیم نجفی کے ملک پران کے اقوال پر تحریجات کرتے ہیں جن کو آپ کے شاگردوں میں سے سب سے پہلے امام ابو یوسف اور پھر امام محمد نے اپنی تصنیفات میں جمع کیا۔

اس میں اس سوال کا جواب گیا کہ حضرت امام نے اپنی شورائی فقہ پر خود کوئی کتاب کیا نہیں لکھی حقیقت یہ ہے کہ حضرت امام محمد کی ظاہرہ الروایۃ کتاب میں حضرت امام کی فقہ پر مشتمل ہیں گو کتاب دستت کی روشنی میں آپ اور امام ابو یوسف نے کئی مسائل میں حضرت امام سے اختلاف کیا ہے امام بخاری بھی ہربات میں حدیث سے نہیں چلتے۔ اجتہادی مسائل میں کبار تابعین کے احوال انتیار کرتے ہیں اس سے پتہ چلتا ہے کہ عین منقص مسائل میں آپ بھی تقلید کے قابل تھے۔ مولانا محمد ابراہیم سیا لکوئی لکھتے ہیں :-

امام بخاری اپنی صحیح میں قال الحسن (البصری) سے بھری پڑی ہے اسی طرح وہ قال ابراہیم و قال نجفی سے بھری پڑی ہے کہی کہ ان کی بذرگی سے انکا زندہ صحیح بخاری اور فتح الباری کو مطالعہ میں رکھنے والے علماء اس بات کو خوب سمجھانتے ہیں اگر کسی ناقص العلم اور متعصب کو ان کی بذرگی میں کلام ہوتا تو وہ اپنے دل کا علاج کر لے گے ۔

یہ پہلے فتح اکی پیروی ان کے فتوؤں میں ان کی تقلید ہی تو ہے۔ تقلید صحابہ کرام کے فتوؤں پر اعتماد کرنے سے شروع ہوئی اور لوگ بلا طلب دلیل ان کے فتوؤں کو ثابتے اعتماد سے قبل کرتے ہیں۔ امام ابو محمد بن الحسن بن علی بن غطف البر بہاری (۴۲۹ھ) کے تحت لکھتے ہیں :-

اعلم ان الدین انما هو التقلید والتقلید لاصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

لئے تدریج اہل حدیث ص ۱۷، لئے ایضاً ماشیہ ص ۱۷، شہ کتاب شرح السنۃ ص ۱۷

ترجمہ۔ جان لو دین تقلید کا بھی نام ہے اور تقلید اصحاب رسول کی پیروی سے ہی

چلی ہے۔

پھر ہرگے جاکر مذاکر کے تحت لکھتے ہیں۔

فَاللهُ أَنْشَأَ فِي نَفْسِكَ وَعَلَيْكَ بِالآثَارِ وَاصْحَابِ الْأَثَرِ وَالْقَلِيلِ فَإِنَّ الدِّينَ  
اِنَّمَا هُوَ التَّقْلِيدُ بِعِنْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاصْحَابِهِ رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُمْ اجْعَانِ وَمَنْ قَبْلَنَا مِمَّا دُعُونَا فِي لِبْسِ نَقْلِهِمْ وَاسْتَرْجَ وَلَا  
يَخَافُوا لِأَثَرِ وَاهْلِ الْأَثَرِ وَقَدْ عَنَدْ مَتَّشَابِهِ الْقُرْآنَ وَالْحَدِيثِ بِلِهِ  
تَرْجِمَہ۔ ہر وقت اپنے جی میں خدا کریاد رکھو اور علم آثار اور محدثین اور تقلید کو  
لازم پکڑو رجوع علم دلے ہیں وہ حدیث کو اور حج علم دلے نہیں وہ تقلید کو لازم  
پکڑیں، دین ہے ہی تقلید کا نام خود رضی اللہ علیہ وسلم کی، صحابہ کرام رضی اللہ  
عنہم جمعیں کی اور جو لوگ ہم سے پہلے ہوئے انہوں نے ہمیں کسی التباس  
میں نہیں رکھا۔ سوانح پہلوں کی تقلید کرو اور آرام سے رہو اور حدیث اور  
حدیث جانشنا والیں سے سمجھاؤ کرنا اور قرآن و حدیث میں جہاں متشابہ تباہ  
کی پات پہلے دہلی سکوت اختیار کرنا۔

اس سے پہلے ہے کہ تیری صدی بھری میں اس نظر تقلید میں کوئی دوست کا پہلو زیختا  
اور تقلید اس معنی کے اعتبار سے عبید صحابہ میں موجود تھی۔

وَهَذَا لِلنُّوْعِ مِنَ التَّقْلِيدِ كَانَ شائِعًا فِي زَمَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا  
خِلَافٌ فِيهِ بَلْ

ترجمہ۔ بعد اس طرح کی تقلید تو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں بھی شائع تھی  
اہد اس میں کسی طرح کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔

وَلَمْ يَخْتَلِفُ الْعُلَمَاءُ أَنَّ الْعَامَةَ عَلَيْهَا تَقْلِيدُ عِلْمَهُمَا وَأَخْرُ الْمَرَادُونَ بِعِلْمِ اللَّهِ  
عَذْوَجْلَ فَاسْتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ كُنْتُمْ لَا تَقْلِمُنَّ بِهِ

ترجمہ۔ اور اس میں علماء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ عوام پر علماء کی  
تقلید لازم ہے اور اس آیت میں (فاستلوا اهل الذکر) یہی اہل علم مراد ہیں۔

### کیا اس دور میں تقلید صرف عام لوگوں کے لیے ہوتی ہے؟

علامہ شعبی (۱۰۳۴ھ) بیل التدریبی حضرت سروق (۵۶۷ھ) سے نقل کرتے ہیں:-

كَانَ سَتَةً مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقْتَنُونَ النَّاسَ . . . أَبْنَى مُسَعُودٌ

وَعَمْرَيْنَ الْخَطَابَ . . . وَعَلَى . . . وَزَيْدَ بْنِ ثَابَتَ . . . وَابْنَ كَعْبٍ

وَابْنِ مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ . . .

ظاہر ہے کہ یہ ہر چہرے حضرات اُپنے درجے کے اہل علم تھے اور ان میں وہ بھی میں جو خود  
کے زمانے میں بھی فترتے دینے کے مجاز تھے پھر بھی ان میں پہنچنے کا برا برا احترام مختا اور ان  
میں سے تین درسرے تین کے قول پر اپنا قول جھوڑ دیتے تھے۔

وَكَانَ ثَلَاثَةً مِنْهُمْ يَدْعُونَ قَوْلَهُمْ بِقَوْلِ ثَلَاثَةِ . . . كَانَ عَبْدَ اللَّهِ يَدْعُ قَوْلَهُ

لَقَوْلِ عَمْرَيْنَ وَكَانَ أَبْنَى سَعْدًا يَدْعُ قَوْلَهُ لَقَوْلِ عَلَىٰ وَكَذَا زَيْدٌ

يَدْعُ قَوْلَهُ لَقَوْلِ أَبْنَى كَعْبَ . . . وَقَالَ جَنِيدٌ مَا كُنْتَ ادْعُ قَوْلَ

أَبْنَى مُسَعُودٍ لَقَوْلِ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ . . .

ترجمہ۔ اور ان میں سے تین اپنا قول دوسراے تین بزرگوں کا فیصلہ اسے پر چھوڑ  
دیتے تھے۔ حضرت عبد اللہ بن سعید حضرت مهر کا قول ملنے پر اپنی بات چھوڑ دیتے  
تھے اور حضرت ابو مرسی الأشعری حضرت علیؓ کا قول ملنے پر اپنی بات چھوڑ دیتے

لے اضطراب البیان جلد ۲ ص ۲۹۵ تھے ایضاً ص ۲۹۶ تھے ایضاً

اور حضرت زید بن شاہبؑ حضرت ابی بن کعبؓ کے قول پر اپنی بات تھوڑہ دیتے۔  
جذبؑ کہتے ہیں میں حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کا قول کسی کی بات ملنے پر نہیں چھوڑتا۔  
اس سے پتہ چلتا ہے کہ تقلید صرف عامۃ النّاس کے لیے نہیں عالم بھی اپنی بات کو تھوڑہ  
سراغلمن کی بات پر آسکتا ہے۔

دوسری صدی کے جلیل القدر مجتہد امام محمد (۱۸۹ھ) فرماتے ہیں ۔۔  
وقال محمد بن الحسن يجوز للعالم تقليد من هو أعلم منه ولا يجوز تقليد  
من هو مثله۔

ترجمہ۔ امام محمد کہتے ہیں کہ عالم کے لیے جائز ہے کہ وہ بات تھوڑہ دے اور کسی  
اپنے سے بڑے عالم کی تقلید کرے اپنے برابر کے عالم کی تقلید کرنا جائز نہیں ہے،  
امام ابو محمد الحسن بن ملی بن خلف البر بیہاری (۴۲۹ھ) کی کتاب شرح السنۃ جامعہ المعری  
کے استاد محمد بن سعید بن سالم الحنفی کی تحقیق سے شائع ہوئی ہے مصنف نے اس میں تیسرا  
صدی تک کا علمی ذخیرہ سامنے لا کر رکھ دیا ہے۔ آپ لکھتے ہیں ۔۔۔

جمع ما وصفت لك في هذه الكتاب فهو عن الله تعالى..... عن  
القرآن الثالث۔

ترجمہ۔ جو کچھ میں نے تمہارے لیے اس کتاب میں رکھ دیا ہے و اللہ تعالیٰ کی  
مشیت سے تیسرا صدی تک کا حوالہ ہے۔

علامہ شنقيطی (۱۳۹۳ھ) کی عبارات ہم نے صرف تائیداً نقل کی ہیں۔ آپ کے ہاتھ تقلید  
اتباع کا ہی نام ہے اور اس لفظ میں کسی قسم کی کوئی وحشت نہیں پائی جاتی۔ آپ سے پورے دین  
کا لاگو عمل ان الفاظ میں سینے ۔۔۔

وقد امر اللہ تعالیٰ بطاعته وطاعة رسوله و اولى الامر و هم العلماء

او العلما و الامراء دعا هم تعلیدهم فيما يبتون به.

ترجمہ۔ اور بے شک اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت اور اپنے رسول کی اطاعت اور اولیٰ امر کی اطاعت کا حکم دیا ہے۔ اولیٰ امر کرن ہیں۔ ۱۔ علماء یا۔ ۲۔ علماء اور امراء۔ مغلوق اور ان کی بابت ماننا ان کی ان کے فتویٰ میں تعلید کرنا ہے۔

حضرت مولانا ابراہیم میر لکھتے ہیں :-

صحابہ اور تابعین کے اختلاف میں الحاد بے دینی کجردی بدعتقادی اتباع ہوئی و بندہ ہی نہیں ہے اور اگر حدیث اختلاف امتی رحمۃ کا اعتبار کیا جائے تو اس کی بس یہی صورت ہے جو صحابہ اور تابعین میں ہوتی اور ائمہ مجتہدین کا خلاف بھی اسی پر مبنی ہے۔

امہ اربعہ (چاروں امام) پہلی اڑھائی صدیوں کے اندر اندر کے بزرگ ہیں۔ امام ابوحنیفہ (۱۵۰ھ) امام ابویسف (۱۸۲ھ) امام بالک (۱۸۴ھ) امام محمد (۱۸۹ھ) اور امام شافعی (۲۰۴ھ) درسری صدی ہجری کے بزرگ ہیں۔ اور امام احمد (۲۶۱ھ) تیسری صدی کے نصف اول کے — اور ائمہ صحاح امام بخاری (۷۲۵ھ) امام سلم (۷۲۱ھ) امام ترمذی (۷۲۶ھ) امام ابو داؤد (۷۲۵ھ) امام داری (۷۵۵ھ) امام ابن ماجہ (۷۲۴ھ) امام نسائی (۷۳۰ھ) بھی تیسری صدی ہجری کے اندر اندر کے بزرگ ہیں۔ ان تین صدیوں میں علم و عمل کی یہی راہ رہی کہ اہل علم فتوے دیتے تھے۔ اور دوسرے لوگ ان کے علم و تقویے پر اعتماد کرتے ہوئے ان کے فتوؤں کو بلا طلب دلیل قبول کرتے تھے اور اس کے ساتھ ساتھ تقلید اعلم بھی ہوتی تھتی۔ یہ خیر القروں کا زمانہ تھا اور لوگوں کا اشتغال بالعلم عام تھا اس زمانہ میں یہ علماء بھی تھے جو خود بھی ایک رئے رکھتے تھے اور اپنے زیادہ مسائل میں کسی ایک امام کے ساتھ چلتے۔ ان کا اس سے اختلاف تلقیق کے طور پر نہیں تحقیق کے طور پر ہتا تھا۔ تاہم پہلے مذہب تابعین کے نام سے بنے۔ پھر منشعب اور مقبول ہو کر ائمہ اربعہ سے ان کا ذروغہ ہوا۔ ہاں دور پہلا ہو یا دوسرا غیر شرط طاعت جس سے کسی کو سرتباہی نہ ہو صرف الحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سمجھی جاتی تھتی۔ ائمہ تابعین اور مجتہدین کی یہ پروردی صرف مسائل غیر منصوصہ اور مسائل منصوصہ متعارضۃ الروایات میں ہوتی تھتی۔

حجۃ اللہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی لکھتے ہیں :-

فمنه ذلك صار لكل عالم من علماء التابعين مذهب على حاله فانصب  
في كل بلد امام مثل سعيد بن المسيب وسالم بن عبد الله بن عبد الله  
في المدينة وبعد ها الزهرى والقاضى يحيى بن سعيد وربيعة بن عبد الرحمن  
وعطاء بن ابي رياح بمكة وابراهيم النخعى والشعبي بالكوفة وحسن  
البصرى بالبصرى وطاوس وكيسان باليمن ومكحول بالشام۔

ترجمہ، اس دور میں علماء تابعین میں سے ہر عالم کا اپنے حلقے میں ایک مذهب  
تھا کم ہو گیا ہر شہر میں نفقہ کے امام نہیاں ہوتے، امام  
سعید بن المسيب امام مسلم مدینہ میں اور ان کے بعد امام زیری اور قاضی یحییٰ بن  
سعید اور ربیعہ رائی اور امام عطاء مکہ میں اور امام ابراہیم شنخی اور علامہ شعبی کوفہ  
میں اور امام حسن لبڑہ میں اور طاؤس اور کشیان میں میں اور امام مکحول شام  
میں اس امامت پر قائم رہتے۔

عہد تابعین کے یہ بارہ امام میں جن کی تقلید اس پہلے دور میں جادی تھی، آئندہ آنے والے  
مجتہدین بھی بیشتر مسائل میں اُن کی پریروتی کرتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ یہ مذاہب الگہار بھی کے دور میں  
اور تکھرے ان کی اور تحقیح ہوتی، ان کے اور اصول مرتب ہوتے، ان کے فروع مدون ہوتے اور اب  
یہ ذخائر علمی کتابوں میں آگئے، اب ان علوم کی پریروتی ان اماموں کے نام سے نہیں، چار اماموں کے نام  
سے آگے چلی، یعنی صدیوں کا علمی منہاج آپ کے سامنے آپکا، اس دور میں انہم حدیث کا کسی امام ناقہ  
انتساب ان سے اکثر مسائل میں اتفاق کی وجہ سے ہوتا تھا، پھر چونکی صدی میں تعلیم ایک مستقل مکتب نکل  
کی صورت اختیار کر گئی۔

اب چونکی صدی میں جائیتے اور دیکھتے لئے تعلیم ان دنوں بھی کسی وحشت نظر سے نہ کمی جاتی  
کھٹی، حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں۔

وكان صاحب الحديث قد ينسب إلى أحد من المذاهب لكثره موافقته  
كالنسائي والبيهقي ينسبان إلى التباعي۔

ترجمہ یہ اصحاب حدیث مذاہب اربعہ میں سے کسی طرف کثرت موافقت کے باعث  
منسوب ہوتے تھے اور امام نسائی اور بیہقی اسی پر اتنے میں شافعی کہجے جاتے ہیں۔  
امام طحاوی بھی اسی طرح امام ابوحنیفہ کی طرف منسوب ہوتے ہیں اور امام ابوداود امام احمد  
بن حنبل کے نسب میں بگپاتے ہیں، پروفیسر شیب روزرط امام طحاوی کے بارے میں لکھتے ہیں:-  
لَمْ يَعْتِمْ ابْنَابَهُ إِلَى الْأَمَامِ أَبْنَى حَنِيفَةَ إِنْ يَخْالِفُهُ فِي عَدْدٍ قَلِيلٍ  
مِنَ الْمَسَأَلَاتِ لَدِيهِ أَوْ صَحِحَ فِي نَظَرِهِ مِنَ الْأَدْلَةِ مَا لَمْ يَشْبِهَ لَدِي  
إِمَامَهُ أَوْ يَصْحِحَ عَنْهُ۔

ترجمہ۔ آپ کی امام ابوحنیفہ کی طرف نسبت آپ کراس سے مانع نہ مھتی کہ  
آپ چند مسائل میں حضرت امام کے موافق کے خلاف چلے۔ باس طور کہ آپ  
کے پاس وہ دلائل ثابت ہوئے یا صحیح بھہرے جو حضرت امام کے ہاں ثابت  
نہ تھے یا صحیح نہ تھے۔

اس سے حضرت امام طحاوی کے کمال دیانت کا پتہ چلتا ہے کہ اصل چیز ان کے ہاں  
کتاب و سنت اور صحابہ کے فضیلے تھے اور حضرت امام کی تقلید میں آپ اسی حد تک چلے جہاں تک  
آپ کرنقہ حنفی کتاب و سنت کے مطابق نظر آئی۔

حافظ البر بكتاب المباص الازمي (١٠٠ھ) میں تقلید کا لفظ اسی معنی میں استعمال کرتے ہیں ۔  
ان العادی عليه تقلید العلماء في احکام الحوادث

ترجمہ۔ عامی شخص پر پیش آنے والے نئے نئے مسائل میں علماء کی تقلید لازم ہے  
ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں ۔  
الزم المندرين قبول قولهما

ترجمہ۔ مکلفین پر لازم ٹھہرایا کہ وہ ان کی بات تبول کریں

حافظ خطیب بغدادی (٢٤٢ھ) لکھتے ہیں شرعی احکام دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جن کا آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں سے ہونا ہر کسی کو معلوم ہو۔ اس میں کوئی خلاف نہ ہو اور دوسرے وہ جو نظر  
استدلال سے جانے جاتے ہیں۔ ان میں تقلید جائز ہے۔ قرآن کریم کا ارشاد ہے۔ فاسئلو اهل  
الذکران کنتم لا تعلمون۔ (پتہ العمل آیت ٣٣)

خطیب لکھتے ہیں ۔

وضرب آخر لایلم الابالنظر والاستدلال كفروع العبادات والمعاملات

والغزو و المناكلات وغير ذلك من الاحکام فهذا ایسوع ذنیہ التقلید

بدلیل قول الله تعالى فاسئلو اهل الذکران کنتم لا تعلمون ولا نالو منعنا

التقلید في هذه المسائل التي هي من فروع الدين لاحتاج كل احد ان

يتعلم ذلك وفي ايجاب ذلك قطع عن المعايش وهلاك الحرج والماشية فوجب

ان يسقط

له الجنة في الاسرة الحسنة ۲۵۷ میں احکام القرآن عبدہ ۲۵۸ میں ایضاً ۲۵۹ میں المفہوم عبدہ ۲۶۰

ترجمہ۔ اور ایک دوسری قسم ان مسائل کی ہے جو نظر مدار تسلیم کے بغیر معلوم نہ ہوں  
لیکن جیسے فروع عبادات اور عبادات اور معاملات اور نکاح وغیرہ یہ وہ مسائل  
ہیں جن میں الشرعاً کے ارشاد کی رسم کے کوئی تم جانتے نہیں تاہم علم سے پوچھ کر  
پوچھیں سمجھتی ہے سو اگر ہم فروعی مسائل میں بھی تقليید کو منع کریں تو پھر ہر ایک پڑام  
دین کا حاصل کرنا ضروری ٹھہرے گا اور ہر کسی کے ذمہ نکانا کہ علم دین تفصیل سے  
معلوم کرے اس میں معیشت کی راہیں کٹ جائیں گی۔ کھیتیاں برباد ہو جائیں  
گی اور مویشی ملاک ہو جائیں گے بوضو دری ہے کہ علم دین تفصیل حاصل کرنا ہر  
کسی کے ذمہ نہ نکایا جاتے۔

حافظ ابن عبد البر راکی<sup>۱</sup> (۴۶۲ھ) لکھتے ہیں:-

ولم يختلف العلماء ان العامة عليها تقلييد علماء اهلا الذكر و المرادون بقول

الله عز وجل فاسأّلوا اهلا الذكر ان كنتم لا تعلمون واجعوا على ان

الاعمى لا بد له من تقلييد غيره من يشق ميّزه بالقبلة اذا اشكت عليه

فذلك من لا علم له ولا بصر يعني ما يدين به لا بد له من تقلييد عالمه<sup>۲</sup>

ترجمہ۔ اس میں ملا۔ کا کبھی اختلاف نہیں رہا کہ عام لوگوں کے ذمہ اہل علم کی تقليید ہے اور  
فاسأّلوا اهلا الذكر ان میں یہی اہل علم مراد ہیں تمام اہل علم کا اجماع ہے کہ اندھے کو دوسرا  
کے پھیپھیلنے سے جس پر اسے اعتماد ہو اور وہ اسے قبلہ کی سمت بنائے کوئی  
مفر نہیں ہے۔ اسی طرح اس شخص کا معاملہ ہے جو علم نہ رکھتا ہو اور وہ  
بات کو اس طرح نہ جانے کہ اس پر چل سکے تو اس کے لیے ضروری ہے  
وہ کسی عالم کی تقليید کرے۔

دیکھئے کیا یہاں تقليید کا نقطہ اتباع کے معنی میں نہیں بلکہ اس کا معنی اعتماد اپریوی کا نام ہے۔

چھٹی صدی کے آخر میں امام فخر الدین رازیؒ (۶۰۷ھ) ہوتے ہیں۔ آپ بھی تقلید کا نظر ان معنی میں استعمال کرتے ہیں:-

ان العامی يجب عليه تقلید العلماء في أحكام الحوادث بله  
ترجمہ۔ عامی اکدمی پر نئے پیش آنے والے مسائل یا علمائی کی تقلید واجب ہے  
ساتیر صدی کے دوسرے بزرگ امام نوویؒ (۶۶۱ھ) حدیث الدین النصیحة کی شرح میں لکھتے ہیں:-  
وقد يتناول ذلك على الأئمّة الذين هم علماء الدين وان من نصيحتهم  
قبول ماروه وتقليدهم في الأحكام واسنان الفتن هم ۷  
ترجمہ۔ یہ نصیحت خیرخواہی ان ائمہ کو بھی شامل ہے جو علمائے دین ہیں ان سے  
خیرخواہی کا تعلق یہ ہے کہ ان کی روایت کو قبول کیا جائے اور فروعات میں ان  
کی تقلید کی جائے اور ان کے بارے میں نیک گمان رکھا جائے (کہ جو کچھ دہ  
بیمار ہے ہیں کتاب و متون کی روشنی میں بتار ہے ہوں گے)۔

اسی دور میں تاریخ اسلام کی مقتدر علی شخیصت امام احرار میں معالی عبد الملک بن عبد اللہ  
بن یوسف الجوینی (۸۰ھ) ہوتے ہیں۔ آپ عامی کے لیے اپنے دور کے مفتی کی پیروی ان  
الغاظ میں لازم کرتے ہیں۔ اس سے اس بات میں کوئیابہام نہیں رہتا کہ تقلید کا نظر ان دونوں  
اتباع کے معنی میں ہی لیا جانا تھا۔ امام احرار میں لکھتے ہیں:-

و مما يعين ذكره ان من وجد في زمانه مفتياً تعين عليه تقليد ۵  
ليس له ان يرقى إلى مذاهب الصحابة ۶

ترجمہ۔ اور ان باتوں میں جن کا ذکر لازم تھہرا ہے یہ ہے کہ جو شخص اپنے زمانے  
میں کسی مفتی کو پالے تو اس پر اس کی تقلید (پیروی) لازم تھہرا ہے اور اسے  
صحابہؓ کے مذہب تک پہنچا صحیح نہیں ہے۔

۱۔ تفسیر کبیر جلد ۲۴۲ ص ۲۷۳۔ ۲۔ شرح صحیح مسلم جلد ۱ ص ۲۵۵۔ ۳۔ عیاث الامم فی التیاث الظلم من تصنیف امام الغوث

صحابہ کے دور میں اصول فقہ مدون نہ ہوئے تھے۔ وہ حوادث پیش آنے سے پہلے کسی تہبید کے قابل نہ تھے۔ واقعات پیش آنے سے پہلے انہوں نے فقہ کے اصول و قواعد طے کیے ہوئے تھے۔ اس لیے عالمی بڑا راست پیروی میں نہیں سکتے تھے۔ تاہم اس سے انکار نہیں کہ صاحبہ کا مقام ائمہ فقہ سے کہیں زیادہ اور بچا ہے۔ امام احمد بن حنبل آگے جا کر لکھتے ہیں:-

فَان الصَّحَابَةِ وَانْ كَانُوا صَدُورَ الدِّينِ دَاعِلَمِ الْمُسْلِمِينَ وَمَفَاتِعِ  
الْهُدَى وَمَصَابِيحِ الدِّجَى هُمَا كَانُوا يَقْدِمُونَ تَمَهِيدَ الْأَهْلَابَ وَتَقْدِيرَ  
الْأَسَابِبَ الْقَائِعَ قَبْلَ وَقْعَهَا۔

ترجمہ صحابہ کرام اگرچہ دین کے صدر مسلمانوں کے ہندوستانی مہات کی چاہیاں اور انہیں کے چڑاغ میں لیکن وہ مسائل کو ابواب میں لانے اور واقعات کے موقع میں آنے سے پہلے ان کے اسباب کی کوئی تہبید سامنے نہ رکھتے تھے لیکن اس وقت اصول فقہ مدون نہ تھے لیکن جب علم فقہ مدون ہوا تو اب اس کی تلقید میں پوری کفایت ہوتی کہیں شنگی باقی نہ رہی تھی۔

یہ صحیح ہے کہ فقہ کے بہت سے مسائل ہمیں صحابہ کرام اور کبار تابعین سے مل جاتے ہیں لیکن وہ باہم مرتب نہیں ملتے۔ پھر انہیں ضرورت کے تحت بیان کیا گیا ہے۔ ایک علمی فلسفے میں ذکری شاندیہ نہیں کی گئی، اصول کے تحت جزئیات بیان کی جائیں۔ گروہ فرضی اور تقدیری ہوں تو اس سے ایک علمی خاکہ بنتا ہے اور اصول فقہ ہر ایک میں علوہ گرفتار ہے ہیں اور پھر جو مسائل ان میں نہیں آتے وہ بھی ان اصولوں کے تحت خود بخود واضح ہوتے پہلے جاتے ہیں۔ اس طرح مسائل فقہ کی تدوین صحابہ کے وقت میں نہ رہتی تھی۔ فقہ کو اصول فقہ کے تحت تجدیدیں ابواب میں لائے اور اس طرح علم فقہ مدون ہوا۔ یہ وہ اسباب ہیں جن کے باعث است میں صحابہ کی تلقید جاری نہ ہو پائی اور اس نے الکمال ارجمند سے اپنی یہ ضرورت پوری کی۔ کسی صحابی سے فہری جزئیات ہمیں اس پر ایسا

لے غیاثی صلاح

میں نہیں ملیں کہ وہ زندگی کے ہر دائرہ کو شامل ہوں لیکن اندر اربعہ میں سے ہر ایک کی فقرہ درست کے تمام ابواب کو اپنی لپیٹ میں لیسے ہوتے ہے۔

اب آئیے پھر ساتویں صدی میں علیس ساتویں صدی کے نامور مفسر علام ابن حیان (اندیشی ۴۶۵ھ) جو ادب اور عربیت کے بھی امام تھے وہ لفظ تقلید کو اتباع کا متراوف ثالث کرتے ہیں۔ اپنے مغم علیہم لوگوں میں چونکے درجے کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

الرابع الصالحون وهم الذين يصررون الشیء باتباعات وتقليدات

الراسخین في العلم

ترجمہ ان میں چونکہ اصطلاح صالحین کا ہے اور یہ وہ لوگ ہیں جو حقائق کر اپنے راسخین فی العلم (مجتبیہ کے درجے پر پہنچے ہوئے اہل علم) کی پیرمی اور تقلید سے جانتے ہیں۔

یہاں صریح نظر میں تقلید کو اتباع کا متراوف نظر ہر یا گیا ہے:-

اتباع سے یہاں مراد ایک اصول فرقہ کی پاسداری ہے۔ عام لوگ مسائل غیر منصوصہ میں اپنے انہر کے استنباط کر دہ مسائل کی پیرمی کرتے ہیں۔ مگر کبار اہل علم جو اصول فرقہ کے ایک مکتب کے سہنیاں ہوں وہ قوت دلیل کی بناء پر اپنے استنباط و استخراج میں کبھی اپنے امام سے خلاف نہیں کر لیتے ہیں جیسے امام محمد ابوجحفہ کبیر امام طحاوی اور امام کرفی بایں ہمہ اختلافات ادا مکتب نکریں شمار ہوتے ہیں۔ سو یہاں اتباع کا لفظ ایک دیسی منہج ہمیں ملتا ہے۔

کسی کی پالسی پر چلنا قدم قدم پر اس کی پیرمی نہیں ہوتا اس کے لیے بھی انہوں کے عبارات میں لفظ تقلید ملتا ہے حضرت علامہ شعرانی (۴۹، ۴۲ھ) لکھتے ہیں:-

یاد رکھیے امام ابوحنیفہؓ اور ان کے کسی آدی سے ہرگز تعصب مت کر دا مر

اپنے آپ کو ان لوگوں کی تقلید سے محفوظ رکھو جو امام ابوحنیفہؓ کے حالات اور

اپکے تھوڑی اور دینی احتیاط سے بے شکریں اور کہتے ہیں کہ امام حب کے اولاد ضعف ہیں  
تم ان کی تعلیم سے اس قول میں شرکیک نہ ہو جانا ورنہ تمہارا انجام خسارہ پانے  
والے لوگوں کے ساتھ ہو گا بلے

یہ کس کی نصیحت ہے؟ ایک شافعی المذهب عالم کی۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ ائمہ اربعہ  
کے پیروں میں اختلافات کے باوجود تعصب و تحزب ہرگز کارفرما نہیں رہا۔ اپنے اپنے موقف  
پر پہنچتے ہر کے بھی وہ دوسروں کے صواب پر ہر مکی علمی گنجائش رکھتے تھے اور پوری  
و معنی علمی سے مذہبنا صواب و محقق المخطا ان کی ربان پر ہوتا تھا۔ کیا اپنے امجدیت  
(باصطلاح جدید) کے ہاں بھی کبھی امام البغیثہ یا فقہ حقی کی تقطیم دیکھی ہے؟ نہیں، انہوں نے  
کبھی کھلے دل سے حقیقت کو صحابہ کے وقت کا ایک خاکہ عمل تسلیم نہیں کیا۔ یہی وجہ ہے کہ  
جو مناظرے اج اپ مقلدین اور غیر مقلدین میں دیکھ رہے ہیں۔ وہ آپ کو ائمہ اربعہ کے پیروں  
کے ہاں کبھی دکھاتی نہ دیں گے۔ وہ ایک دوسرے کو اصولاً حق پر سمجھتے ہیں اور صحابہ کرام میں  
پائے جائے والے کسی مصل سے انہیں بغرض نہیں ہوتا۔

دیکھیتے تعلیم کا نقطہ یہاں اتباع کے معنی میں ہے ہے زیر یہ کہ ان کی بلا دلیل بات ماننے کی  
ترمیب دی جا رہی ہے۔ اب جزوی طاہریؑ کے سوا کسی نے ان ادوار میں تعلیم کا انکار نہیں کیا۔ اور  
انہیں طاہریؑ بھی اسی لیے کہتے ہیں کہ وہ شریعت کے استنباط و انتخراج کے اندر و فی مزاج سے  
ناہستنا تھے جو اجتہاد کا قابل ہو رہی تعلیم کا قابل ہو گا جو اجتہاد کا قابل نہ ہو طاہریؑ ہو اس کے  
ہاں تعلیم کا تصریر کیسے جگہ پاسکا ہے۔

## لفظی سمجھوں میں وقت ضائع نہ کریں

تعلیم اور اتباع میں کوئی نظری فرق ہوتا سے اساس بنا کر اختلافات کو ہر ادینا کوئی عملنہیں

لہ میزان کبریٰ مترجم جلد امداد ۱۸۲

نہیں تقلید کرنے والے جب اسے اتباع کے معنی میں لیتے ہیں تو وہ سرورِ کواس پر اعتراض کر سزا چاہیئے۔ عامی کا مجتہدین کی طرف رجوع کرنا اگر ان کی تقلید نہیں اتباع ہے اور اس اتباع کو عین مقلدین کبھی ناجائز نہیں سمجھتے اور مقلدین تقلید کر اتباع کے معنی میں لیتے ہیں تو کیا اس سے بول بحث سمت نہیں جاتی؟ اور سُلَمَ ایک نفعی بحث بن کر نہیں رہ جاتا؛ اگر بات اس طرح ہے تو ہم کہیں گے کہ نفعی بحثوں میں وقت ضائع کرنا داناؤں کا کام نہیں۔

غیر مقلد احباب مقلدین کے مجتہدین کی طرف رجوع کرنے کا نام اتباع رکھیں اور انہیں بلا دلیل والے مسائل مانند کا ملزم نہ مٹھراہیں تو دلوں طبقے بہت ایک دوسرا کے قریب ۲ سکھتے ہیں۔

## تقلید کے عرفی معنی

مولانا ناصر حسین صاحب دہلوی (۱۳۲۰ھ) لکھتے ہیں:-

رجوع کرنا عامی کا طرف مجتہدوں کی اور تقلید کرنی ان کی کسی سُلَمَ میں تقلید نہ ہوگی بلکہ اس کو اتباع اور سوال نہیں گے اور معنی تقلید کے عرف میں یہ ہیں کہ وقتِ علمی کے کسی اہل علم کا قول مان لینا اور اس پر عمل کرنا اور اسی معنی عرفی میں مجتہدین کی اتباع کو تقلید بولا جاتا ہے۔

میاں صاحب کی مراد یہ ہے کہ مجتہدوں کی پیروی کے لیے شریعت میں دلائل موجود ہیں جیسے فاسسلوا اهل الذکر ان سکنتم لا تعلمون۔ اس لیے ان کی پیروی کو اصولاً تقلید نہیں کہ سکتے ہم کہتے ہیں اصولاً نہ ہی عرف انواع سے ہی تقلید کرتے ہیں۔ اور یہ آپ بھی مانتے ہیں تو کیا پر ضرع صرف ایک نفعی بحث نہیں۔ یہ بات ہم دلوں فریقی کرتیم ہے کہ کتاب دستت کی روشنی میں کتاب دستت کے بعد ہم اتباع سلف کے مامور ہیں آپ اسے تقلید نہ کہیں نہ سکیں۔

مرلانا شنا اللہ صاحب امرتسری مکھتے ہیں :-

ہمارا اعتقاد ہے کہ ہم اتباع سلف کے امر میں تقید سلف کے مامور نہیں ہے۔

تقید کے عرفی معنی اتباع سے مختلف نہیں ہیں مسلم الثبوت میں ہیں ۔

ولکن العرف علی ان العادی مقلد للمجتهد قال الامام وعلیہ معظم

الاصولیین ۔

ترجمہ عرف یہی ہے کہ عادی مجتبیہ کا مقلد ہے۔ امام الحرمین فرماتے ہیں بڑے

بڑے علماء اصول سب اسی پر ہیں۔

میان نذریں صاحب نے معیار الحوت میں فاضل قند صاری کی کتاب مقتضم الحکوم سے جو عبار

نقل کی ہے اس کا ترجمہ خود میان صاحب سے ہی سنیں ۔

مشہور یوں ہرگیا ہے کہ انجان مجتبیہ کا مقلد ہے۔ امام الحرمین (۸۰۳ھ) نے کہا

ہے کہ اسی پر بڑے بڑے اصولی ہیں اور امام غزالی (۵۰۵ھ) اور آمدی (۴۷۰ھ)

اور ابن حاجب نے کہا ہے کہ جو عکس کرنا اشہرت اور اجماع اور رفتی اور گواہی

کی طرف اگر تقید فرار دیا جائے تو کوئی حرج نہیں ۔

تقید کا نقطہ اتباع کے معنی میں ہم حضرت امام شافعی (۲۰۴ھ) امام حباص رازی (۲۰۳ھ)

خطیب بغدادی (۲۶۲ھ) حافظ ابن عبد البر الکنی (۲۶۹ھ) امام فخر الدین رازی (۲۰۹ھ) اور امام

نوری (۲۶۶ھ) کے حوالی سے آپ کے سامنے پیش کر کئے ہیں۔ امام الحرمین پانچویں صدی ہجری

میں ہوئے ہیں۔ علامہ محب اللہ سہاری (۱۱۱۹ھ) صاحب مسلم الثبوت بارہویں صدی ہجری میں ہوئے

ہیں۔ ان باہہ صدیوں میں نقطہ تقید کبھی کسی علمی بحث میں کسی بڑے معنی میں استعمال نہیں ہوا۔

اب انگریزوں کے اس ملک میں آئے کے بعد یہ نئے نئے فرقے کیا اُنھوں کھڑے ہوئے

ہیں جو مسلمانوں کے تیرہ صدیوں کے استحادہ اتفاق کر فرقہ بنی کی بھیت پڑھار ہے۔

لہ تقید شخصی و ملکی ص ۲۲ مسلم الثبوت ص ۲۸۹ لہ معیار الحوت ص ترجمہ اذ میار

نَفْتَةً قِلَادَه صَرْفَ بَيْكَلَےَ كُو نَہِیںَ هَارِکَو بَحْبَیِ کَتَهْتَےَ هِیںَ۔ اَمَّا مُؤْمِنِینَ حَسْرَتْ فَالْأَشْعَدِیَّۃُ نَهَزَتْ  
اسْمَاءَ شَنَسَه سَهَ عَارِيَّۃَ هَارِلَیَا تَهَا۔ اَسَےَ اَمَامَ بَجَارِیٌّ اَنْ نَظَرَوْهُ مِنْ رِوَايَتِ کَرَتَهْتَےَ هِیںَ۔

استئناف من اسماء قلادة بـ۔

ترجمہ، آپ نے اسماء سے عاریتہ هار لیا۔

معلوم ہوا انسان کے لیے یہ لفظ وارد ہو تو اس کے معنی ہار کے ہول گے بچکے کے نہیں  
معترضین کو خواہ مخواہ جانوروں کی صفت میں نہ آنا چاہیے۔

لفظوں سے کھینا اور محسن استہزا سے قوم میں انتشار پیدا کرنا ہرگز کسی بھی خواہ ملت کا کام  
نہیں ہو سکتا۔

ع آغا تیغ درمیان کُن

## امہ اصول کے ہاں تقلید کی تعریف

عِمَّةُ الْمُحْدِثِينَ حَسْرَتْ مُولَانَا خَيْرُ مُحَمَّدْ جَانِدِصْرِیٌّ بَانِي نِيرِ الدِّلِيلِ اَسْ مِنَ النَّامِ شَرْعِ حَمَانِ  
سے نقل کرتے ہیں۔

التَّقْلِيدُ اِتَابَعُ الْغَيْرِ عَلَى نَظَنِ اَنَّهُ مَحْقُّ بِلَا نَظَرٍ فِي الدَّلِيلِ بـ۔

ترجمہ: تقلید دوسرے کی اتباع کا نام ہے اس اعتماد سے کہ وہ حق بات کہہ رہا  
ہے بغیر دھیان کیے اس کی دلیل میں۔

حَسْرَتْ مُولَانَا جَانِدِصْرِیٌّ اَسْ پُرْكَلَقَتَهْ مِنْ -

یہ عبارت بھی تقلید اور اتباع کے ایک ہونے پر صراحت سے دال ہے اور اس میں  
لفظ الدلیل پر امام عہد کے لیے ہے یعنی وہ خاص دلیل جس کو مجتہد نے بیش نظر کر کر  
اجتہاد کیا ہے اور من غیر نظر الی الدلیل اور من غیر تأمل فی الدلیل اور من غیر

مطالبة الدلیل میں اسی خاص دلیل کی طرف اشارہ ہے۔ اس دلیل سے وہ

لہ صیحہ بخاری جلد اصل ۳۲ ص ۱۷۴ میں مسلم بن ماجہ میں اسی مطبع جنتیانی دہلی

دلیل مراد نہیں جو معتقد اپنی طرف سے پیش کرتا ہے۔

فاضنی محمد علی تھاڑی اپنی مائی ناز کتاب کشف اصطلاحات الفتن میں لکھتے ہیں:-

التقلید اتباع الانسان عنده فیما یقول او في فعل معتقد للحقيقة من غير

نظر الى الدليل كان هذا المتبع جعل قول الحیر او فعله قلادةً في عنقه

من غير مطالبة دلیل۔<sup>۷</sup>

ترجمہ: تقلید دوسرے انسان کی اس کے قول یا فعل میں پروردی کا نام ہے۔ اب یہ  
گمان کرو وہ صحیح کہہ رہا ہے اس کی دلیل میں نظر کیے بغیر۔ اس اتباع کرنیوالے  
نے گویا اس دوسرے کے قول یا فعل کو بغیر اس سے مطالبه دلیل کیے اپنے گے  
کا ہدایا ہے۔

یہاں بھی تقلید کی تعریف لفظ اتباع سے کی گئی ہے۔ تقلید اتباع کے معنی میں ہے۔ اب  
اس پر تسری شہادت لیں۔

ابن المک شرح منار میں ہے:-

وهو عبارۃ عن اتباعه في قوله او فعله معتقد للحقيقة من غير تأمل

ف الدلیل۔<sup>۸</sup>

ترجمہ: تقلید سے مراد اس دوسرے کی اتباع ہے اس کے قول میں یا اس کے  
فعل میں باس اعتماد کردہ حق کہہ رہا ہے بغیر اس کی دلیل کا انتظار کیے۔

تقلید معتقدین کے ہاں اتباع کے معنی میں ہے، آئیے اب اس پر صحیح شہادت بھی لے لیجئے

لیکن یہ الفاظ نہیں ہے کہ تقلید کریں تو معتقدین مگر اس کا معنی بیان کریں غیر معتقدین۔ اس سے

زیادہ کھلانداق علم سے کیا ہو گا۔ سخنی علماء دیوبند حضرت مولانا رشید احمد لکھویؒ کی عبارت اپ پڑھ آئے۔

اتباع اور تقلید کے معنی واحد ہیں۔<sup>۹</sup>

لے خیر التّقّید فی سیر المعلیّہ ص ۱۱۷ کشف ص ۱۱۷ شرح منار مصری ص ۱۵۳ کہ سبیل الرشاد ص ۱۱۷

ان پارشہاد تریکے بعد مسلم الشہوت کی عبارت میں بھی مخالف مخدود فرمائی ہو گا۔  
من غیر حجۃ لمن عزیز مطالبة حجۃ پڑھا بائے گا۔

التقلید العمل بقول الغير من غير حجۃ

ترجمہ: تقلید کسی دوسرے کے قول پر بغیر مطالبه دلیل عمل کرنے کا نام ہے۔

من غیر حجۃ عمل سے متعلق ہے یعنی وہ اس پر دلیل مانگنے بغیر عمل کرتے ہیں۔

غیر مقلد علماء عوام کو معالطہ دینے کے لیے اسے قول سے متعلق کرتے ہیں اور معنی یوں کرتے ہیں۔

تقلید دوسرے کے قول کو جس پر کوئی دلیل موجود نہ ہرماننے کا نام ہے۔

اعاذنا اللہ من الجھل و سوء الفتن۔

ایک متوازن شہادت بھی لیجئے۔

التقلید هو العمل اعتماداً على فتویـ المعتبر ولا يتحقق بمجرد تعلم

فتوىـ المجتهد ولا بالاـ لالتزام بهـ من دون العمل۔

ترجمہ: تقلید اس عمل کا نام ہے جو مجتہد کے فتویے پر اعتماد کر کے قرآن و سنت کے

مطالبات ہرگاہ کر کے کیا جائے تقلید امام مجتہد کے فتویے کو صرف جانئے یا

اسے اکٹھا نہیں جو اس پر عمل کے بغیر پر تقلید کا تحقیق عمل سے ہی

ہوتا ہے۔

تقلید اگر کسی اسے قول کو مانئے کا نام ہوتا جس پر کوئی دلیل موجود نہ ہو تو اس بے دلیل

بات کے لیے مجتہد کی ہی تلاش کیوں ہوتی کسی عامی کی بات لئے کہ اس کی پیروی کیوں نہ کر لی باتی۔

یہ متعزلہ کا مذہب ہے کہ عامی علت حکم جانے بغیر عالم کے قول پر اعتماد عمل نہیں کر سکتا۔

خطیب بغدادی حنفی لکھتے ہیں۔

دحکی عن بعض المعتزلة انه قال لا يجوز للعامي العمل بقول العالم حتى يعرف علة الحكم

لـ مسلم الشہوت ۱۸۹ تـ منہاج الصالحین جلد اصـ طبع بیروت ۳۰۰ انفیتیہ و المتفق جلد ۱۷۸

ترجمہ بعض مقتولہ سے مردی بھے کہ عامی کے لیے کسی عالم کے قول پر عمل رہنا  
باز نہیں جب تک کہ وہ حکمت، حکم کو نہ پچان لے۔

وہ غیر مقلد علماء جو تقدیم کے بروش مخالفت میں یہ مقتولہ والا عقیدہ اختیار کیے ہوتے ہیں۔  
وہ نہیں جانتے کہ اپنے اسرائیل سے وہ اہل سنت کی صفت سے نکل جاتے ہیں بچران کا اپنے  
اپ کر الہدیث کہنا معلوم نہیں کس جہت سے درست ہوگا۔  
علام خلیفہ بخاریؓ اس عقیدے پر اس طرح بحث کرتے ہیں :-

وَهُذَا إِغْلَاطٌ لَا تَنْهِيَّ لِأَسْبِيلِ الْعَالَمِيِّ إِلَى الْوَجْهَةِ عَلَى ذَلِكَ الْأَعْدَانَ يَقِنَّهُ  
سَنِينَ كَثِيرَةً وَيَخَالُ الطَّفَاهُ الْمَدَةَ الطَّوِيلَةَ وَيَتَحَقَّقُ طَرْقُ الْعِيَاضِ  
وَيَعْلَمُ مَا يَصْحَحُهُ وَيَنْسَدُهُ وَمَا يَجْبَتْ تَعْدِيهِ عَلَى عِزِّهِ مِنْ الْإِلَهَةِ وَفِي  
تَكْلِيفِ الْعَامَةِ بِذَلِكَ تَكْلِيفٌ مَا لَا يُطِيقُونَهُ وَلَا سِبْلٌ لِمَعْرَالِيَّةِ۔

ترجمہ۔ یہ غلط ہے کیونکہ عامی ادمی مصلح حکمران اپنے اقتدار بخیر سالہا سال کی فتنہ کی تعیین کے  
اور مردتِ دراز تک فتحیا کی محیں پانے کے اور قیاس کے طریقوں کے معلوم کرنے  
کے اور یہ جاننے سے کہ کون سی باتیں اسے صحیح مظہر اتی ہیں اور کون سی اسے  
فاسد کرتی ہیں اور یہ کہ کس دلیل کو کس پر لازم کیا جائے اور یہ کہ عامۃ الناس کو  
اس کی تکلیف دینا ان کی طاقت سے بالا تو نہیں کبھی نہ ہو سکے گا۔

علام سیف الدین آمدیؓ (ہ) کی عبارت سے بھی پتہ چلتا ہے کہ تقدیم کے اس درجہ  
کے مخالفین اس کے بروش مخالفت میں مقتولہ کی صفت میں جا بیٹھے ہیں۔ علام آمدیؓ قادرہ رئے کے  
دوسرے باب میں لکھتے ہیں :-

العامي ومن ليس له اهليه الا جهاد وان كان محصلاً لبعض العلوم

المعترفة في الاجتهاد يلزمها اتباع قول المعتهددين والأخذ بفتواه

## عند المحققین من الأصولیین ومنع من ذلك بعض معتزلة البغدادیین بل

ترجمہ، عامی شخص اور وہ شخص جو عامی تر نہیں لیکن وہ مجتہد بھی نہیں، اگرچہ وہ بعض عدم معتبرہ کا عالم ہرا سے مجتہدین کے قول کی پیروی کرنا اور اس کے فتوے پر فضیلہ دینا لازم ہے۔ علماء اصول کے محققین کا یہی فضیلہ ہے اگرچہ بغداد کے بعض معتزلہ نے اسے منع کیا ہے (وہ کہتے ہیں کہ دلیل معلوم کیے بغیر کسی کے قول پر فتوے دینا جائز نہیں)۔

اب پندرہویں صدی میں علمائے اہل حدیث نے تسلیم کر لیا ہے کہ فقط تقلید اتباع کے منی میں ہی استعمال ہوتا ہے کسی ایسے معنی میں نہیں کہ اس سے دوست پیدا ہو۔ انگلینڈ میں ایرانی انقلاب کی حماسیت میں انتہنے والے لوگوں میں ڈاکٹر کلیم صدیقی معروف شخصیت ہیں، ہب نے بدلتے سے اس بات کی تحریک چلا رکھی ہے کہ یہاں مسلمان شیعوں کو کافر نہ کہیں اور ان سے اپنے اختلافات کو فروعی سمجھیں۔ اس غرض کے لیے انہوں نے یہاں ایک مسلم پارلیمنٹ قائم کر رکھی ہے جس کے ڈپیٹ سپیکر مولانا عبدالوهاب اچھروی ہیں۔ اس مسلم اتحاد میں علماء اہل حدیث کے نمائندے مولانا محمد عبد الہادی جزل سیکرٹری جمعیت اہل حدیث برطانیہ ہیں۔ شیعوں کے عالم ان کے ساتھ محمد مرزا بنواری ہیں اور سُنیوں کے مولانا عبد الرشید صاحب دینہ صنح جہلم والے ان کے ساتھ ہیں۔

ان علماء نے ۱۹۹۳ء کو اپنی آئندہ پالیسی کا اعلان ان لفظوں میں کیا ہے:-

”ہم ایک دوسرے پر کفر کے فتوے نہیں لگایں گے۔“

اور عوام سے مطالبہ کیا ہے:-

”اے اب عوام کو بھی ہماری تقلید میں چھوٹے چھوٹے اختلافات بھلا دینے چاہیں۔“  
جمعیت اہل حدیث برطانیہ کا لوگوں سے یہ تقلید کا مطالبہ اس ذہن کی خبر دیتا ہے کہ اب

ان کے ہاں بھی یہ نظر اتباع کے معنی میں استعمال ہوتا ہے اور اس میں ہرگز دحشت کا لومی پہلو نہیں  
ہم جمعیتِ اہل حدیث بريطانیہ کے ساتھ اس اقرار میں متنہ نہیں کہ شیعہ کے ساتھ ہمارے اختلافات فرقی  
ہیں لیکن اتباع کے لیے ان کا نقطہ تعلیم اختیار کرنا پڑتا ہے کہ جربات حضرت گنگوہی نے اس  
کے ایک صدی پہلے کبھی بھی جمعیتِ اہل حدیث بريطانیہ نے اب ۱۹۹۳ء میں اسے تسلیم کر لیا ہے  
مرونا عبد الہادی عیری جنرل سیکرٹری جمعیتِ اہل حدیث بريطانیہ کا یہ اقرار کہ تعلیم اور اتباع کا  
معنی ایک ہے روزنامہ جنگ لندن، اجنبی ری کی اشاعت میں شائع ہو چکا ہے۔  
پیشہ اس کے کہ ہم اس سمجھت کو ختم کر کے حدود فتح کی بحث شروع کریں۔ یہاں میں  
سوالوں کا جواب دینا ضروری ہے۔

### سوال ۱

متقدہ کو اپنے علم اور مطلاع سے اگر کچھ دلائل میسر ہو جائیں جو اس کے امام کے فتوے  
کے مطابق ہوں مگر متقدہ کو اپنے اس علم پر بھروسہ نہ ہو وہ اپنے امام کے اعتقاد سے ان دلائل کو  
ذرا دے گئے کیتی اپنے علم کو کافی نہ سمجھے تو کیا وہ اپنے مسئلے کے ان دلائل جاننے سے تقیید  
نہیں ہو گا؟ یا وہ بدستورِ متقدہ رہے گا؟

جواب: وہ اتنے علم سے تقیید سے نہیں گا جو دلائل اس کے پاس ہیں ان پاس کی محبتہ ادا  
نظر نہیں وہ اپنے امام کے علم پر اعتماد کر کے اس سے اس کی دلیل معلوم کیے بغیر اس مسئلے پر عمل  
کر رہا ہے گو اس کا اپنا مطلاع اس کی تائید میں موجود ہے مگر اس کے امام نے جس خاص دلیل پر  
اپنے فیصلے کی میاد رکھی وہ تراسے معلوم نہیں ہے۔

### سوال ۲

## کیا تعلیم مرتبہ جمل کا نام ہے؟

تعلیم صرف اسی صورت میں نہیں کہ سائل کو بات کا مطلوب پڑھنے ہو اگر اسے مسئلے کی



دلیل معلوم ہے۔ مگر اسے اپنے علم پر کافی بھروسہ نہیں۔ وہ کسی مجتہد کی طرف رجوع کرتا ہے اور اس کی بات اس کے مطابق اُنتری ہے۔ اب وہ مجتہد کی بات تسلیم کرنے میں اسکی دلیل کا محتاج نہیں۔ اپنے علم پر اسے بھروسہ تھا مجتہد کی بات اس سے دلیل پر چھے بنیزا سے معلوم ہو گئی اور اب اسے اپنی دلیل پر بھروسہ ہوا تو چونکہ اس نے مجتہد کی بات اس سے دلیل پر چھے بنیزا قبل کی تو اس کی قبولیت سے وہ تقلید سے باہر نہ ہوا۔ اس سے پتہ چلا کہ تقلید مرتبہ جہل کا نام نہیں۔ اس کے ساتھ کچھ علم جمع ہو سکتا ہے۔

اسی طرح اس نے اگر پہلے مجتہد کی بات پر اس سے دلیل پر چھے بنیزا عمل کر لیا۔ بعد میں اس پر اپنے علم سے کچھ دلائل بھی مل گئے۔ مگر اسے ان سوال اجتہادیہ میں بھروسہ اس مجتہد پر ہی رہا تو بھی وہ شخص اپنے اس عمل میں تقلید پر رہا۔ تقلید سے باہر نہیں ہوا۔ دارالعلوم دیوبند کے ناظم تعلیمات مولانا مرتضیٰ حسنؒ (۱۳۲۰ھ) تقلید کے معنی لکھتے ہیں۔ یہ معنی بھی ہے کہ عین کا قول تسلیم کرنے میں دلیل کا محتاج نہ ہو۔ تسلیم قول عین دلیل پرست قوف نہ ہو۔ میسے صاحب بدایہ، فتح العدیر، عنایہ، بنایہ اور امام طہاریؒ دیغیرہ سب مقتدی ہیں جا لائکہ ان کے دلائل بھی مشرح ہیں تو یہ لوگ باوجود علم بالدلیل کے نہ تقلید سے فارج تھے اور نہ ہی لوگ ان کو غیر مقتد سمجھتے تھے۔

اس سے پتہ چلا کہ تقلید مرتبہ جہل کا نام نہیں۔ ایسا علم جو مجتہدانہ شان کا نہ ہو ہرگز تقلید کے خلاف نہیں ہے۔

سوال ۱۳

## عامی مجتہد کو کیسے پہچانے

۱۹۔ تبتیع التقلید ص۱

مقدار کے پاس خود تو اتنا علم نہیں کہ وہ مجتہد کر پوری طرح پہچان سکے۔ نہ وہ افضل اور مفضول کے درمیانی فاصلے پہچان سکتا ہے۔ لیکن اگر کسی شخص کے بڑا عالم یا متصقی ہونے کی خبری اسے بتاتا تھیں اور وہ بڑے بڑے پڑھے کہنے لگوں کا اس کی طرف رجوع پائے تو باوجود اسی ہونے کے اس کے سامنے ایک ایسا عرف اخزور معروف ہو جاتا ہے جس سے وہ کسی ایسے شخص کو مان سکے جس کے قتوں پر وہ بغیر اس سے دلیل پر چھے پورے بھروسے سے عمل کر سکے اور اسے کوئی غلبان لاحق نہ ہو۔

اما مغزالی ۵۰۵ھ) ایسے شبھے کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں:-

وَيَعْلَمُ فضْلُ الطَّبِيبِينَ بِتَواتِرِ الْخَبَارِ وَبِاذْعَانِ الْمَفْضُولِ لَهُ وَيَقْرُمُهُ  
بِأَمَارَاتٍ تَعِيدُ غُلَبَةَ الظُّنُونِ فَكَذَلِكَ فِي حُقُوقِ الْعُلَمَاءِ يَعْلَمُ الْحَاضِنُ بِالْتَّابِعِ  
وَبِالْقُرْآنِ دُونَ الْبَحْثِ عَنْ نَفْسِ الْعِلْمِ وَالْعَالَمِ أَهْلُ لَهُ فَلَا يَنْبُغِي أَنْ  
يَخَالِفَ الظُّنُونُ بِالتَّشْهِي فَهَذَا هُوَ الاصْحُ عِنْدَنَا وَالْأَلِيقُ بِالْمَعْنَى الْكُلِّيُّ فِي  
صَبْطِ الْحَلْقَ وَبِلِيَامِ التَّقْوَى وَالْتَّكْلِيفِ ۖ

ترجمہ طبیب کو نسا ماہر اور تجربہ کار ہے اس کا پتہ لوگوں کو د باد جو دیکروہ علم ادویہ نہیں رکھتے، متواتر خبروں سے ملتا ہے یا اس سے کچھ مرے درجے کے طبیب اس کی بات مانتے ہوں اور اسے بڑا سمجھتے ہوں باں علامات کہ اس سے غلبہ ظن حاصل ہو جاتے۔ اسی طرح علماء میں علم کا پتہ اس کی عام شہرت اور اس قسم کے درسرے قرآن سے کیا جاتا ہے بغیر یہ جانے کہ علم کیا ہے۔ اور عالمی آدمی اتنی بات روہ طبیب کے بارے میں ہر یا عالم کے بارے میں جانتے کا اہل ہے (یہ جان سکتا ہے)، پس اسے ذچا ہیئے کہ اسے اس طرح جو گمان غالب ہو اس کی مخالفت مخفی اپنے ذوق سے کرے، ہمارے نزدیک یہی صحیح فیض ہے۔

اور یہی بات اس اصول کی کے لائق ہے جس سے مغلوق خدا ایک ضابطے میں  
راہ سکھتی ہے اور اسے تقویٰ نہیں کر سکتا۔

حضرت امام مغربیؒ نے یہاں تعلیم کو گھوڑے کی لگام سے تشبیہ دی ہے ہنوز در گھوڑے کی رکھ تمام اس کے بینر ممکن نہیں جو لوگ قرآن و حدیث میں فتح سنت اور فہم امت کو سامنے رکھے بغیر پوری آزادی بھر کے چلتے ہیں وہ بالآخر اسلام کو سلام کر سمجھتے ہیں۔

جب عام لوگ قرآن و حدیث کے اردو ترجموں سے دین سمجھنا شروع کر دیں اور انہیں دین میں فتح کی ہر ایجھی نہ لگی ہو تو وہ اس سنت میں نہیں آتے جنہیں قرآن ہدایت دیتا ہے وہ اس فہرست کے لوگ ہیں جو قرآن سے گراہی پاتے ہیں ۔

يُفضل به كثیرًا ومهدي به كثيرًا وما يفضل به إلا الفاسقين.

دیالبقرہ آیت ۲۶ رکوع )

ترجمہ گمراہ کرتا ہے اندر اس مثال سے بہتیوں کو اور بدایت کرتا ہے اس سے بہتر مل

کو اور گمراہ نہیں کرتا اس مثل سے مگر بد کاروں کو.

اسی طرح آزاد مطالعہ حدیث بھی انہیں گمراہی کے سوا کچھ نہیں دیتا۔ فتنے کے بغیر حدیث کا طلب بسیا کہ لوگ آج کل صحیح بخاری کا اردو ترجمے اٹھائے دین سے جاہل لوگوں کو اس پر عمل کی دعوت دیتے ہیں بالکل ناجائز ہے۔ تاریخ بتلاتی ہے کہ اس آزاد مطالعہ حدیث سے بڑے سمجھتے تھے اور یہ صرف ایک دو عالموں کی رائے نہ تھی۔ ایک جماعت کی جماعت کا یہ فتویٰ تھا  
حافظ ابن عبد البر مالکی (۴۲۱ھ) لکھتے ہیں :-

اما خطب الحديث على ماضلته كثيرة اهل عصرنا اليوم دون تفتقه

هذه ولاية دراسة لمعانٍ فكري ومعنى جماعة أهل العلم

ترجمہ، حدیث کا مطالعہ بغیر فتح اور اس کے معانی میں غر کرنے کے کرنا جیسا کہ  
ہمارے نسلے کے بہت سے لوگوں نے کرنا شروع کر دیا ہے۔ اب علم کی  
ایک جماعت نے اسے مکرہ مٹھہ رہا ہے۔

### تلقید اور شیعہ

شیعی بھی ذرائع دین میں تلقید کے قائل ہیں۔ لیکن ان کی تلقید میں اور اہلسنت کی تلقید میں  
چکھے اصولی فرق ہے۔ اہلسنت کے ہاں تلقید ائمہ میں اماموں کے شارع ہوتے کا کوئی گمان نہیں  
ہوتا۔ مگر شیعہ کے ہاں صحبتہ کو اپنے معلدین پر ولایت عامہ حاصل ہوتی ہے۔  
شیعہ کے ہاں ہر انسان کرتین باقویں میں سے کسی ایک موقف پر ضرور ہونا چاہیئے۔  
محبہ معلم کا ہر — معلد ہر —  
معلد جس کی تلقید کرے اس کے لیے یہ بند شرائط ہیں:-

- ① وہ صحبتہ زندہ ہو۔
- ② عاقل ہو عادل ہو۔
- ③ نیک اور مستقی ہو۔

شیعہ کے مشہور عالم محمد التجانی السعادی اپنی کتاب لاکون مع الصادقین میں لکھتے ہیں:-  
اجتہاد بہت ہی خوش قسمت لوگوں کو حاصل ہوتا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ  
وسلم کا ارشاد ہے:-

من يزد الله به خيراً يفقهه في الدين.

جب خدا پنے کسی بندے کے ساتھ یہ کرنا چاہتا ہے تو اس کو دین کا فیضہ بنا دیتا ہے۔  
یہی چیزیں اہلسنت کے سیہاں بھی ضروری ہیں اور انہیں شرائط کو دہ بھی تکمیر کئے  
ہیں لیکن صحبتہ کا زندہ ہونا ان کے سیہاں شرط نہیں ہے۔

البہت تعلیم پر عمل کرنے کے سلسلہ میں شیعہ اور سُنی میں واضح اختلاف موجود ہے کیونکہ شیعوں کا عقیدہ یہ ہے کہ جو مجتہد شرائع نذر کر رہا جامع ہوتا ہے وہ زمانہ غیبت میں امام کا نائب ہوتا ہے دہی حاکم اور رئیس مطلق ہے جس طرح لوگوں کے قضا یا امر لوگوں میں امام کو حق ہوتا ہے دہی حقیق مجتہد جامع الشرائع کو بھی ہوتے ہیں، شیعوں کے نزدیک مجتہد جامع الشرط صرف مرحوم ہی نہیں ہوتا کہ اس سے فقط فتاویٰ حاصل کیے جائیں بلکہ اس کو اپنے مقتدین پر ولایت عام سر برقراری ہے۔ اسی لیے تمام مقتدین احکام میں لڑائی خیبر گزے میں اسی کی طرف رجوع کرتے ہیں اسی کو خس و ذکرا دیتے ہیں اور وہ مجتہد اس مال کو امام کی نیابت میں شرعی امور میں خرچ کرتا ہے۔

لیکن اہلست کے یہاں مجتہد کو یہ اختیارات نہیں حاصل ہوتے۔ کیونکہ وہ لوگ یہ نہیں ملتے کہ امام رسول نہ کا نائب ہوتا ہے۔ وہ لوگ صرف فہری سوال میں چاروں امام البر عینہ، احمد بن حبل، مالک شافعی میں سے کسی ایک کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ لہ

یہ ایک غیر جانبدارانہ شہادت ہے کہ اہلست کے ہاں تعلیم کا جو عمل ہے اس میں شرک فی الرسالت کا ہرگز کوئی ابہام نہیں۔ وہ امام کر نائب رسول کی حیثیت سے نہیں ایک مجتہد کی حیثیت سے ملتے ہیں اور یہ اسی طرح کا ماننا ہے جیسے کہ فن نہ جاننے والا شخص اسی فن میں اس فن کے جاننے والے پر اعتقاد کرے اور اس سے فن کی تحریت میں نہ آجائے۔ بلا مطالبه دلیل اس کی بات ملتے ہیں۔

شیعہ چونکہ اس کے برعکس چھے ہیں اس لیے اہل سنت کے بارے میں ان کی یہ شہادت غیر جانبدارانہ ہے۔

بنف اشرف کے مجتہد مال محمد کاظم خراسانی کے فتاوے ذخیرۃ العباد کے نام سے پچھے نہیں۔  
۱۹۱۳ء میں سنٹرل ماؤنٹ سکول لاہور کے مدرس شریف حسین بنزوداری بیلوی نے اس کا اردو ترجمہ  
کیا، اس کا پہلا باب تقلید پر ہے، مذکور یہ سوال وجواب دیکھئے ۔  
س : میت کی تقلید پر قائم رہنا جائز ہے یا نہیں ؟  
ج : جائز نہیں۔

شیعہ اثنا عشریہ کے میں اس طرح بھی تقلید کر سکتا ہے کہ بعض مسائل میں ایک مجتہد  
کی تقدیم کے اور بعض میں دوسرے مجتہد کی لیکن یہ دونوں علم میں مسادی ہونے  
چاہئیں ص

الحادیث (باصطلاح جدید) کے عوام بھی اپنے علماء کی تقلید کرتے ہیں، ولیل سمجھنے اور  
پڑھنے کی ان میں استعداد نہیں ہوتی، سو جب یہ تقلید کی مخالفت کرتے ہیں تو اس سے ان کی مدد  
مرجویں کی تقلید نہیں ہے مذکور زندوں کی۔

ایک عالمی تراجم حدیث کے آزاد مطالعہ سے کبھی عام نہیں سمجھا جاسکتا، گورنمنٹ کے  
مولانا محمد اسماعیل تقلید کو آزادی فرمان کے خلاف سمجھتے ہیں، اس عنوان میں بھی اقرار ہے کہ تقلید  
عام لوگوں کی آزادی تکر کے خلاف ہے یہ حدیث کے خلاف کرنی تحریک نہیں۔

ہندستان میں چودھویں صدی کے آغاز میں آزاد مطالعہ حدیث کی روشنی پلیتی تو  
قادیانیت، رسمی برگ و بارہ نگفتہ نہ غیر تقلیدیں علیحدہ جماعت بندی کرتے اور نہ فرد عات پر  
جبھو رامت سے علیحدہ ہرتے نہ امت کو مولوی عبد اللہ حکیم الرؤی اور فقہۃ انکار حدیث کا سامنا  
کرنا پڑتا، والی اللہ المشتكی۔

س زاجتہاد عالمان گرتاہ نظر      اقتداء رشتگاں محفوظ تر

## حدود و تقلید ( موضوع فقرہ )

الحمد لله وسلام علی عباده الذین اصطفی اما بعد :

ہماری دینی زندگی کے تین دائرے ہیں۔ ۱. عقائد۔ ۲. احکام۔ ۳. مواردات قلب۔ ان میں تقلید کی ضرورت کہاں پڑتی ہے مدد و تعلیم میں ان کا بیان ہے۔ اسلام کے عقائد اور اصول اتنے کھنکے اور واضح ہیں کہ ان میں تقلید کی ضرورت نہیں پڑتی۔ بنیادی عقائد سب تو اتر کے ساتھ ہم تک پہنچتے ہیں۔ ان ہیں کرنی موصوع ایسا نہیں جس میں کوئی بات بیان کرنے سے روگی ہر جہاں تک احکام کا تعلق ہے یہ ہر در میں نئی نئی صورتوں میں سامنے آتے ہیں اور فتاہ ہر در میں ضرورتوں اور حالات کے مطابق ان کا حل قوم میں پیش کرتے ہیں۔ اس تحریک میں وہ اپنے امام کے اصولوں پر چلتے ہیں۔ تقلید کی ضرورت ان احکام میں ہے۔ رہے وہ امور جو تزکیہ قلب سے تعلق رکھتے ہیں، یہ غالباً ہری احکام عمل نہیں نہیں دائرہ فقہ میں آتے ہیں۔

عقائد میں ذات و صفات کی بحث میں تاویل و تغییر کے درسلک ہیں۔ بہتراء تغییر کی ہے کہ اسے خدا کے پسروں کیا جائے اور کوئی تاویل نہ کی جائے لیکن مغلزہ کے جواب میں مشکلین نے اگر کہیں کوئی تاویل کی ہے تو اس کا انکار بھی نہ کیا جائے جس طرح امام ابوحنیفہؓ اور امام علیؓ یا امام بخاریؓ اور امام مسلمؓ ائمہ ہر ہی میں اسی طرح امام ابوحسن الشافعیؓ اور امام ابوالحسن صوفیہؓ پر مجھی ائمہ اہل سنت میں سے ہیں۔ ان میں سے کسی کی تضییل و تشنیت جائز نہیں ہے۔ ا slutat اور بات ہے۔

عقائد میں ان کی موافقت تو ہرستی ہے لیکن پسروں نہیں پسروی کا تعلق عمل سے ہے اور اسلام کا دائرہ احکام ہیں اور تقلید صرف احکام میں ہوتی ہے۔ اصلاح باطن اور تزکیہ قلب کے لیے اہل سلسلہ نے جو طریق علاج درج کیے ہیں، وہ احکام کے دل میں نہیں آتے یہ اپنی

اپنی داردات ہیں۔ سو عقائد و احکام اور تزکیہ قرب میں تقید کا لائق صرف احکام سے ہے۔  
عقائد اور اعمال قلب سے نہیں۔

تعجب ہے کہ گرجانوالہ کے مولانا محمد اسماعیل صاحب اتنی بات نہ سمجھ سکے اور امہنت  
کی ان تین شبتوں میں حدود تقیدیہ سننیں معلوم نہ ہو سکیں۔ آپ مولانا شمار الش رضی صاحب، اسرتسری کے  
ترجمہ قرآن کے مقدمہ میں لکھتے ہیں۔

اباب تقید کا بجیب حال ہے وہ بیک وقت تین اماموں کی تقیدیہ کرتے  
ہیں عقائد میں ابو الحسن الشعرا یا مازریدی کی تصرف میں ان کی نظری شیخ عبدالقدار  
جیلانی اور باقی متعارف سلاسل کی اقتداء کے لیے بے قرار ہوتی ہیں اور  
فرمودی فتحیہ میں وہ ائمہ اربعہ کی تقیدیہ کو واجب فرماتے ہیں۔ اس کے باوجود  
انہیں شبہ بھی نہیں ہوتا کہ وہ غیر مقلد میں بلہ

زمانہ بدلنے سے عتاً مذہبیں بدلنے نہ روانے کی رفتار تصوف پر کسی طور اثر انداز ہوتی  
ہے۔ یہ صرف فروع فتحیہ میں جو ارتقا در ماذ کے ساختہ بدلنے ہے۔ فتحیہ عصر اس کے ساتھ ساختہ  
استنباط و استخراج کرتے ہیں۔ تقیدیہ کی حدود احکام تھیں۔ عتاً مذہب تصوف دائرہ فتح میں نہیں  
آتے۔ پھر اگر امہنت ان تین دائروں میں تین اماموں کی تقیدیہ کرتے بھی ہیں تو مولانا محمد اسماعیل  
صاحب ان کو یہ الزام دے سکتے ہیں کہ وہ تقیدیہ شخصی پر نہیں رہے تین ائمہ کے مقدمہ سبھرے  
یہیں مولانا نے اس صورت حال میں انہیں غیر مقلد کیے سمجھ لیا۔ یہ بات ہمیں سمجھ میں  
نہیں آتی۔

## عقائد میں اجتہاد نہیں ہوتا

عقائد میں اجتہاد نہیں ہوتا۔ اجتہاد کا موضع احکام ہیں۔ یہ احکام ہیں جن میں علت علم

لہ مقدمہ ترجمہ قرآن ص ۲۷ فاروقی کتب خانہ ملتان

کی غواص ہوتی ہے۔ عقائد میں کبھی علت کی تلاش نہیں ہوتی۔ اسی طرح واردات قلبیہ میں اجتہاد نہیں ہوتا۔ اجتہاد وہیں ہوتا ہے جیسا کہ فی بات پر دے میں ہو۔ واردات قلبیہ میں پڑے آنکھتے ہیں اٹتے نہیں۔ سوا اجتہاد کا موضوع صرف احکام ہیں۔

اجتہاد اور تقلید ایک درسرے کے مقابلے کے لفظ ہیں جن دائروں میں اجتہاد ہو سکے گا تقلید کی حدود تھیں ہیں ہوں گی جب اجتہاد کا موضوع احکام میں تقلید کی ضرورت بھی احکام میں ہو گئی عقائد میں نہیں عقائد اور واردات قلبیہ فقة کے دائرہ میں نہیں تھے۔ مشرکین جو تقلید آوارہ کرتے تھے وہ عقل و اہنگ کے بغیر تھی اور عقائد میں تھی یہ تقلید بے شک نہ مردم ہے۔ سورہ ہود کی آیت ما يعبدون الا کا يعبد ابواهم کے تحت علامہ اسماعیل حقیؒ لکھتے ہیں۔

وَفِي الْأُبَيَّةِ ذِمَّةُ التَّقْلِيدِ وَهُوَ قَوْلُ الْعَنِيرِ بِلَا دَلِيلٍ وَهُوَ جَانِزٌ فِي  
الْمَرْءَعِ وَالْعَمَلِيَّاتِ وَلَا يُحُوزُ فِي أَصْوَلِ الدِّينِ وَالْعَقَادِيَّاتِ بِلَا  
بِدْمَنِ النَّفَرِ وَالْاسْتِدْلَالِ بِلَا

ترجمہ اور اس آیت میں تقلید کی نہامت ہے اور اسے مرد کسی درسر کی بات کو باطل دلیل قبل کرنے ہے اور وہ جائز ہے۔ فرمائی مسائل میں اور سیہ (تقلید) اصول دین میں جائز نہیں نہ عقادات میں یہ چل سکتی ہے ان میں نظر و استدلال سے چارہ نہیں داس کے بغیر عتیقه قائم ہی نہیں ہو سکتا)

امام فخر الدین رازیؑ (۱۰۰۴ھ) سورہ توبہ کی آیت و ان احمد بن المثکین اسخبار ک فاجرہ کے تحت لکھتے ہیں۔

اَنَّ التَّقْلِيدَ عِنْ كَافٍ فِي الدِّينِ اَنَّهُ لَا بِدْمَنِ النَّفَرِ وَالْاسْتِدْلَالِ بِلَا

ترجمہ۔ اصول مسائل میں تقلید کی غایت نہیں کرتی عقائد میں نظر و استدلال کی ضرورت ہے۔

لَهُ رُوحُ الْبَيَانِ جَلَدُهُ صَدَّ— لَهُ تَغْيِيرٌ كَبِيرٌ جَلَدُهُ صَدَّ

امام رازیؒ سمجھانا چاہتے ہیں کہ مل تلقید سے بن جاتے ہیں عقائد میں نظر و سمجھ کی ضرورت ہے جب تک کوئی شخص سمجھے کے کوئی عقیدہ اختیار نہ کرے اسے عقیدہ نہیں سمجھ سکتے۔ یہ گرد ہے جو جب تک دل میں نہ بندھے اسے عقیدہ نہیں کہا جاسکتا۔  
 مذاہب اربیعہ فروع و مدلیلیات میں یہ شک مخفف ہیں مگر عقیدہ میں سب ایک ہیں اور اس عقائد پر ہیں جو امام طحا واریؒ (۳۲۱ھ) لکھتے ہیں۔ علامۃ تاج الدین سبکیؒ (۴۰۰ھ)

لکھتے ہیں :-

هذه المذاہب الاربعہ و اللہ تعالیٰ الحمد فی العقائد واحدہ .....  
 یقرون عقیدة ابی جعفر الطحاوی الی تلقاها العلماء سلفاً و  
 خلفاً بالقبول بـ

ترجمہ۔ مذاہب اربیعہ خدا کے فضل سے عقائد میں سب ایک ہیں اور اسی عقیدہ پر ہیں جو امام البجیر طحا واریؒ کا ہے علمائے سلف و خلف سے اسے قبول کرتے ہوئے ہیں۔

معلوم ہوا کہ تلقید اعمال ہیں ہے عقائد میں نہیں۔ مولانا محمد اسماعیل صاحب (گرجانوالہ) اگر ان عبارات کو دیکھ لیتے تو وہ کبھی یہ نہ کہتے کہ مقدیں عقائد میں امام ابوالحسن الشتریؒ یا امام ابوالمنصور ماتریدیؒ کی تلقید کرتے ہیں۔ عقائد تلقید کا موضع ہی نہیں۔ سنتیں نزد استدلال کو روشن کرتے ہیں فتویٰ نہیں دیتے جو اعتماد اقبال کیا جائے۔

ہاں مولانا اسماعیل صاحب امام رازیؒ اور علامہ سبکیؒ کی بات یہ کہہ کر رک کر دیں کہ یہ دونوں بھی تو مقدیں۔ ان کی بات کا کیا اعتبار۔ تو ہم اس کے سوا اور کیا کہہ سکیں گے کہ آئندہ آپ بھی اپنے ہاں کسی مقلد سے استناد نہ کیا کریں۔ وہ حافظ ابن حجر عسقلانی ہو یا حافظ ابن ثمیہ ۔۔۔ ان حضرات کی بات اگر مقلد ہر نے کے باوجود دلی جا سکتی ہے تو امام رازیؒ اور علامہ سبکیؒ کی گیوں

سلہ معید النعم و معید الفتن ص ۱۷

نہیں لی جاسکتی؟ علامہ ابن ہمامؓ (۸۲۱ھ) لکھتے ہیں:-

### فما يحيل الاستفتاء فيه الظنية لا العقلية على الصحيح.

ترجمہ۔ سو جن امور میں استفتا، ہو سکتا ہے وہ امور ظنیہ ہیں امور عقليہ میں نہیں  
ذہب صلح کے مطابق ان میں استفتا نہیں کیا جاسکتا۔

علامہ امیر بادشاہ بخاریؓ اس کی شرح میں لکھتے ہیں:-

فما يحيل الاستفتاء فيه الاحكام الظنية لا العقلية المتعلقة بالاعتقاد  
فإن المطلوب فيها العلم على المذهب الصريح فلا يجوز التقليد فيها بل  
يجب تحصيلها بالنظر الصحيح <sup>لله</sup>

ترجمہ۔ جن امور میں استفتا کرنا دفتر لے پرچھا، جائز ہے وہ اجتہادی احکام  
ہیں ذکر کی عقلی جن کا تعلق اعتقاد سے ہوتا ہے عقائد میں ذہب صلح کے مطابق  
علم درکار ہے عقائد میں تقیید نہیں ہو سکتی عقائد صلح نظر سے ہی اختیار کیے جا  
سکتے ہیں (تقیید سے نہیں)۔

علام اہلسنت، امام ابو الحسن الاشعريؓ یا امام ابو المنصور الماتریدیؓ سے عقائد میں روشنی  
اور وضاحت تو حاصل کرتے ہیں کہیں ان کی تقیید نہیں کرتے۔ تقیید عمل میں ہوتی ہے عقیدہ ہیں  
نہیں۔ مولانا محمد اسماعیل صاحب رگو جزاواہ (اس باریک فرقہ کو سمجھ رہیں سکتے۔

### مقلد کے ایمان کا اعتبار

اگر کوئی شخص مسلمانوں کے ہاں پیدا ہو اور اس نے عام مسلمانوں پر یوں بلے خود کو اللہ کا رسول بتتے ماناؤ  
اے وہ دلائل معلوم نہیں جن سے حضرت خاتم النبیین کی رسالت ثابت ہوتی ہو تو اس کے ایمان کا بالاتفاق  
اعتبار کیا جائے کا یہاں غیر مقلد بھی نہیں کہتے کہ ایمان تقییدی معتبر نہیں وہ صرف اعمال میں تقیید کی بخافت  
کرتے ہیں وہ کون گے اعمال ہیں جو فقر کے دائرہ میں آتے ہیں۔ اس کی بحث ۲ گے آرہی ہے۔

## اتباع فہم

بِحَمْدِ اللّٰهِ وَسَلَامٌ حَلِي عِبادَةِ الذِّيْنَ اصْطَفَى امَانَجَدٌ ..

### تاریخ تقدیم

اجتیاد اور تقدیم کی تاریخ ایک ساختہ شروع ہوتی ہے۔ استاد اور شاگردی ایک ساختہ چلتی ہیں، استاد نہ ہو تو شاگرد نہ ہو تو استاد، استاد کیے بناء، اجتیاد خود اس شخصت کے زمانے سے شروع ہوا تو ظاہر ہے کہ اس کے مانندے والے بھی اسی در کے لگ ہوں گے جو اس میں شک نہیں کہ اکابر صحابہ اجتیاد سے جو مسائل تبلیغ مختیے دوسرے صحابہ انکی پیری کرتے تھے اور ہر سال میں ان دلیل کا مطالعہ کرنا شک نہیں کہ اکابر صحابہ اجتیاد سے جو مسائل تبلیغ مختیے دوسرے صحابہ انکی پیری کرتے تھے اور ہر سال میں ان دلیل کا مطالعہ کرنا ان کا اعلان نہ تھا عمل کی زیادہ صدری اجتیاد سے عبر کی جاتی تھیں اور علم سوتے ہوئے بھی زیادہ علم والے کی پیری کرنا تقدیم علم کسی بہت سے صوبہ نہ سمجھا جاتا تھا الجزا عجب ہے خصوصی کی زندگی میں افتاد کا کام کرتے ہے اور ان کا ابتداء کی اس ذمہ داری کو ادا کرنا آئینہ شخصت صلی اللہ علیہ وسلم کے اذن سے ہوتا تھا۔

اگر اس وقت امت کا کوئی طبقہ ایسا نہ تھا جس کو اکابر صحابہ کے قرروں اور فضیلوں کی ضرورت ہوتی ہے اکابر اسکو لوگوں کو فرمائی دیتے تھے؛ یہ صورت حال کیا اس کا پتہ نہیں دیتی کہ مطلقاً تقدیم صحابہ کے وقت میں جاری تھی اور اسے خیرالمدون ہیں کسی بہت سے عیب نہ سمجھا جاتا تھا فرق ہے تصرف یہ ہے کہ عہد صحابہ اور تابعین میں سیکڑوں لیے لگ تھے جنکی پیروی ہوتی ہے جو ای کوئی اور وہ خلافت اپنے اپنے حلقوے میں عجہد مطلق تھے لیکن جب اندر ربعہ نے اصول فقہ مرتب کیے اور اسلام کا ذخیرہ ملک دونوں ہو گیا تو اب وہ کثیر اختلافات سمٹ کر چاہیں مدد و ہم کے اور وہ بھی کہیں کہیں۔ اسکی ان مختلف عہد صحابہ کے اختلافات کم ہوتے گئے اور امت و سنت عمل کی سہولت کے ساتھ ساختہ ایک وحدت میں آتی گئی۔ اسلام کا یہ تقابلہ چورہ سو سال سے اسی طرح ملا آ رہا ہے اہل سنت و اجماع اپنے چافیزی اختلافات کے باوجود ایک قوم اور ایک امت ہیں۔

## امّت کا آغاز ہی اعتماد سے ہوا ہے

اس دین کی ابتداء اعتماد سے قائم ہوئی اور اب تک امت اس اعتماد کے سایہ تھے  
پسے اسلاف سے وابستہ رہی ہے :

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ لکھتے ہیں:-

ان الامة اجتمعـت عـلـى اـن يـعـتمـد وـاـعـلـى السـلـف فـي مـعـرـفـة الشـرـيفـة  
فـاـلـتـابـعـون اـعـمـدـوـاـفـي ذـلـك عـلـى الصـحـابـة وـتـبعـتـابـعـيـن اـعـمـدـوـاـعـلـى  
الـتـابـعـيـن وـهـكـذـا فـي كـل طـبـقـة اـعـتـمـدـالـعـلـمـاء عـلـى مـن فـيـاـمـمـمـ  
وـالـعـقـلـ يـدـلـ عـلـى حـسـن ذـلـك لـأـن الشـرـيعـة لـأـيـعـرـفـالـإـبـالـنـقـل وـ  
الـإـسـتـبـاطـوـالـقـلـ لـأـيـتـقـيمـالـإـبـانـ يـاـخـذـ كـل طـبـقـة عـمـنـ  
قـبـلـهـاـ بـالـاتـصـالـ

ترجمہ بیشک امت کا اس پر الفاق رہ کہ شریعت جاننے میں وہ سلف پر اعتماد  
کریں تابعین کرامؐ نے اس میں معاشر پر اعتماد کیا اور تبع تابعینؐ نے تابعؐ<sup>ؒ</sup>  
پر — اور اسی طرح ہر طبقہ علماء اپنے سے پہلو پر اعتماد کرتا رہا عقل بھی  
اس سعادتوختین کی نظر سے دیکھتی ہے شریعت کی راہ نقل و استنباط کے سوا  
کوئی نہیں اور نقل قائم نہیں ہوتی جب تک سڑک اس میں اپنے سے پہلے  
طبقے سے متصل نہ ہو۔

پھر ہم سچے کہہ دیں کہ تقید مطلق صحابہؓ اور تابعینؐ کے درمیں شروع ہو چکی بھتی۔  
اور اس کا کوئی منکر نہ تھا کہ کسی صاحب علم پر اعتماد کر کے اس کی بات کرمان لینا کہ وہ کتاب دینت  
کی روشنی میں ہی بات کہے گا۔ اور اس سے دلیل کا مطالبہ نہ کرنا جائز ہے اور وقت کی ایک بڑی

مزورت ہے۔ حافظ خلیل بغدادیؒ کا بیان اپنے اختیار و المتفقہ سے دیکھاتے ہیں۔ عہد صحابہ میں  
اہل عراق اہل عجاز اور اہل شام میں فتنہ کے مختلف مکاتب نکر فائز ہو چکے تھے۔ ان میں اختلاف  
تر تھا لیکن خلاف نہ تھا اور تلقید عامم رائج تھی۔

امام مسلم کہتے ہیں، اسلام کے پیغمبر درمیں نہ نہیں مانگتے تھے اعتماد سے کام چلنا تھا۔  
دائرہ اجتہاد میں اگر امام کو صاحب منصب کہا جاتے تو ابتدائی درمیں اسے گزر غائب  
نہ سمجھا جاتا تھا۔ حضرت معاذ بن جبلؓ ایک مجتہد صحابی نہیں۔ حضرت معاذ بن جبؓ ایک مجتہد درجے کے  
صحابی ہیں۔ کسی منسیے میں ان دونوں اماموں کا سرفت ایک تھا۔ اسے امام زندگی شارح صحیح مسلم  
ان نقولوں میں نقل کرتے ہیں۔

و هو منهب معاذ بن جبل و معاویة۔

ترجمہ۔ یہ منهب ہے حضرت معاذ بن جبلؓ کا اور معاویۃ کا۔

حافظ ابن قیمؓ نے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اور حضرت عمر بن عزیزؓ کے موقف اور اسے  
کو بھی منهب کے نقطے ذکر کیا ہے۔ ابن قیمؓ امام محمد بن جبیر طبریؓ (۳۱۰ھ) سے نقل کرتے ہیں۔  
لمریکن احد له اصحاب معروفون حرر وہ فتیاہ و مذاہبہ فی الفتن  
عن عرب بن مسعود و کان یہ ترک مذاہبہ و قوله لقول عمر و کان لرسکاد  
یخالفة فی شیء من مذاہبہ۔

ترجمہ۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے سوا اور کوئی نہ تھا جس کے اتنے معروف  
شماگرد ہوں اور فروعات میں اس کے نتوروں اور مذاہب کو قلمبند کرتے ہوں  
حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ حضرت عمرؓ کا فتویٰ سامنے آنے پر اپنا منهب اور  
قول سب پھرڑ دیتے تھے اور حضرت عمرؓ سے ان کے کسی منهب (فتولے)  
پر اختلاف نہ کرتے تھے۔

لے شرح صحیح مسلم جلد مس۔ لے اعلام الموقعین جلد اصلہ۔

اس سے پتہ چلا کہ عہدِ صحابہؓ میں کسی امام فقہ کی طرف مذہب کی نسبت ہرگز کوئی عیب نہ سمجھی جاتی تھی۔

مولود کے یہ الفاظ کہ یہ مذہب ہے امام ابو حنیفہؓ کا اور یہ مذہب ہے امام مالکؓ کا علمی دنیا میں ہرگز کسی وحشت کا سبب نہ ہوا چاہیے۔ پہلے دور میں تقیید صرف عامی کے لیے تھی۔ بڑے بڑے الممتحنی اپنے سے بڑے اہل علم کی پیرودی کرتے تھے اور اسے کرنی عیب نہ سمجھا جاتا تھا۔ نواب صدیق حسن خاں صاحب لکھتے ہیں :-

فلا تجده أحداً من الأئمة إلا وهو مقلد من هو أعلم منه في بعض الأحكام۔

ترجمہ۔ اور اس لیے تم ائمہ میں سے کسی کو نہ پاؤ گے مگر یہ کہ وہ کچھ مسائل میں اپنے سے زیادہ علم والوں کی تقیید کرتا ہو گا۔

## صحابہؓ میں عالم اعلم کی اقتدار میں

① حضرت عمرؓ کے علم و فضل اور فتویٰ و بصیرت میں کسے تردید ہو سکتا ہے۔ آپ نے ارادہ کیا کہ کعبہ میں جتنا سونا چاندی دھرا ہے وہ سب لوگوں میں تقییم کر دوں۔ حضرت شیعہ بن عثمانؓ نے کہا۔ آپ کو اس کا حق نہیں حسنوراً اور حضرت ابو بکرؓ نے ایسا نہیں کیا۔ حضرت شیعہ بن عثمانؓ کہتے ہیں:-

قلت ليس ذلك لك تقد سبقك أصحابك لم يفعل ذلك فقال لها المرأ  
يقتدى بهما۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ میں نے کہا۔ آپ کو اس کا حق نہیں۔ آپ کے دونوں پہلے ساتھیوں نے ایسا نہیں کیا۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا واقعی وہ دو ایسی سہیتیاں ہیں کہ ان کی پیرودی کی جانی چاہئے۔

لہ الجنة فی الاسرة الحسنة بالسنة ص۵۷ ۳ مسند امام احمد جلد ۳ ص۱۷

حضرت توہنی رسالت میں لائق افتادا ہیں۔ یہ حضرت ابو بکر بن کما پیر وی کیوں؟ یہ بعض اس لیے کہ عالم کے لیے اپنے سے بڑے عالم کی افتدا میں چلنا جائز ہے۔ گو ایک مجتہد کے لیے دوسرا سے مجتہد کی تقید ضروری نہیں۔ لیکن اگر کوئی کرے تو یہ شرک فی الرسالت ہیں کسی نے حضرت عمرؓ کو نہ کہا کہ آپ نے ہما المران یقنت کے شرکیہ کہ حضرت ابو بکرؓ کو حضرت عمرؓ کے ساتھ شرکیہ کر دیا ہے۔ اگر تقید شرکیہ فی الرسالت ہوتی تو صحابہؓ حضرت عمرؓ کے اس فرمان پر ضرور بحکم کرتے۔

(۱) حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے علم و فضل اور فضیل و سیرت سے کس کو انکار ہو سکتا ہے بعثت کی نماز میں قوت پڑھنے کا سلسلہ چلا۔ آپ نے کہا۔ اگر حضرت عمرؓ سے اختیار کر لیں تو میں بھی اس کے لیے تیار ہوں۔ حافظ ابن حجر طبری (۴۲۰ھ) حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے بارے میں لکھتے ہیں۔

کان یترک مذهبہ و قوله لقول عمر و كان لا يكاد يخالفه في شيء  
من مذاهبه ويرجع من قوله الى قوله وقال الشعبي كان عبد الله  
لا يقنت و قال لو قنت عمر لقنت عبد الله

ترجمہ۔ آپ اپنی سنتیں اور اپنا قول حضرت عمرؓ کے فیصلے کے آگے چھوڑ دیتے تھے اور اپنے فیصلوں میں کبھی ان کا ر حضرت عمرؓ خلاف نہ کرتے تھے اپنی بات سے ان کی بات کی رجوع کرتے۔ علامہ شعبیؓ کہتے ہیں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ (بھرپوری نماز میں) قوت نہ پڑھتے تھے۔ فرماتے اگر حضرت عمر ضریب دعا تے فزت پڑھیں تو میں بھی پڑھ لوں گا۔

(۲) ایک صحابی نہیں صحابہ کا گردہ کا گردہ حضرت معاذ بن جبلؓ کی پیر وی میں کس طرح پڑھا اسے حضرت ابو مسلم اخوالی سے سُئیئے۔

آپ کہتے ہیں بیس مشتری کی جامع مسجد میں آیا تو وہاں ایک علیٰ علقة دیکھا جس میں سنت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے ادھیر عمر کے کمی صحابہ نظر آئے۔ ان میں ایک نوجوان جس کی ۲۷ نکھیں سر مگن  
نکھیں اور اگلے دانت پکدار تھے بیٹھا تھا اب تو لم کہتے ہیں:-

کل همَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ عَرَوْهُ إِلَى الْفُقَرَاءِ فِي الشَّابِ قَالَ قَلْتَ لِجَلِيلِ  
لِي مِنْ هَذَا قَالَ هَذَا معاذْ بْنُ جَبَلَ لَهُ

ترجمہ۔ جب وہ حضرات کسی شے میں اختلاف کرتے تو آخر کار اسے ایک نوجوان  
کی طرف روانہ میں نے اپنے ایک ساختی سے پرچاہ کیا یہ نوجوان کون ہے،  
اس نے بتایا معاذ بن جبل ہے۔

پیش نظر ہے کہ حضرت معاذ بن جبلؓ یہاں ابطح رفاقتی مقدارے نہ مُن رہے تھے۔ مسائل کا  
علمی ذرا کرہ تھا اور سب علم کی طرف رجوع کر رہے تھے اور وہ نوجوان مدینہ منورہ سے حضورؐ سے  
معتبر ہونے کی سننے کر رہا تھا۔ ان موجود صحابہؓ کا اپنے اجتہاد سے کرنا اور حضرت معاذؓ کی  
رائے پر آجانا یہ حضرت معاذؓ کی تعلیمی محنتی ہے۔

إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ أَسْنَدُوهُ إِلَيْهِ وَصَدَرُوا عَنْ دِرْيَةٍ

ترجمہ۔ جب صحابہؓ میں کسی مسئلے میں اختلاف ہو جاتا تو وہ اسے حضرت معاذؓ  
کے پرکرتبے اور ان کی رائے کو (ان کے نزدیکی کو) لے کر روشناتے۔

اہل علم کا نزدیکی رائے ہے جسے وہ صادر کرتے ہیں۔ اس پر انہیں یہ الام ہیں  
دیا جا سکتا ہے وہ رائے پر چلتے ہیں۔ جو رائے کتاب و سنت کی روشنی میں قائم کی جائے وہ اجتہاد ہے  
فقط ہے محسن رائے نہیں زادے محسن رائے کہہ کر رد دیکھا جاسکتا ہے۔

(۳) گوفہ میں دری بڑے عالم تھے۔ ایک والی کوفہ حضرت ابو موسیٰ الشعريؑ اور دوسرے  
حضرت عبد الشفی بن مسعودؓ حضرت ابو موسیٰ الشعريؓ ان صحابہؓ میں سے ہیں جو قبلہ محفوظ بنی

مسند نامہ محمد عبد دست ۲۲۷ لہ الفیاض ۲۲۷

اہنگرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد میں مجاز فتویٰ ہو چکے تھے کوہڈ میں ان دنوں حضرت علیؓ نے خلافت عثمانی میں یا فتویٰ یہاں حضرت ابیر مریٹ نے کامپانیا یا حضرت عبداللہ بن مسعود اور ان کے شاگردوں کا۔ ایک سال میں حضرت ابیر مریٹ نے بھی رائے اور تجھی حضرت عبد اللہ بن مسعود کی اور۔ جب حضرت ابیر مریٹ نے بھر کو حضرت عبد اللہ بن مسعود کی رائے کا پتہ جل تو آپ نے فرمایا ۔۔

لا تستغلوني مادام هذا الحبس فيكم لـ

زوجہ مجھے کرنی مسلم نہ پہنچ جب تک یہ بڑا عالم تم میں موجود ہے۔  
یہ سکلہ دراثت کے باب میں ملتا۔ ایک دن نہ رضاوت میں ایک سکلہ اٹھا اس وقت

بھی حضرت ابو موسیٰ شعبان نے یہی کہا :-

لاستلونى من شى عما اقام مذابين اظهرنام اصحاب

رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم

ترجمہ۔ مجھ سے تم کوئی مسکن نہ پہنچا کر د جب تک عبد اللہ بن مسعود ہم اصحاب

رسول مسیح خود ہیں۔

یہ صورت میں تمام اہل کوفہ میں حضرت عبید اللہ بن سعود کی تلقید شخصی نہیں تو اور کیا ہے  
حضرت ابو موسیٰ اشرف رضیٰ نے تسلیم کرہے دیا تھا:-

وَاللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ

ترجمہ، سجنہ ایں مکتھیں کبھی فتوے نے دوں گا جب تک یہ دہاں صرجد ہیں۔

۵۔ ترجمان القرآن حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی منزلت علمی سے کرن مافت نہیں۔ پ را پنے سے اعلم، حضرت علی المرتضیؑ کے فیصلہ کے ہوئے ہوئے کلی رائے قائم کرنا مناسب میں سمجھتے۔

له مجموع خباری مجلد ۲۹ میلادی دارود جلد ۳۰ میلادی رواه الطبری مجمع الزوائد جلد ۴۰ میلادی رواه البدرانی کتابی کثر المذاہب

عن ابن عباس قال اذا حدا شائقة عن علي لم يتجاوزها لـ

ترجمہ حضرت ابن عباس کہتے ہیں جب کوئی ثقة شخص ہمیں کہہ دے کہ علی نے ایسا کہا ہے تو پھر ہم کسی اور طرف نہ جاتے تھے۔

حضرت ابوالیوب الصاریٰ ایک دفعہ حج کے ارادہ سے نکلے، کوکے رستے میں ناز یک مقام پر اپنی سواریاں گم کر بیٹھیے۔ اس تلاش اور پرشیانی میں حج کا دن بھی گزر گیا۔ قربانی کے دن (۱۰ تیر ۷ کو) آپ حضرت عمرہ کے پاس آئے اور سمل پوچھا آپ نے فرمایا۔

فقال عمر بن الخطاب أصنع ما يصنع المعتمر ثم قد حلالت فإذا أدركته  
الحج قبلًا فاحج واهد ما تيسر من المهدى به

ترجمہ حضرت عمرہ نے کہا اب آپ وہ کریں جو عمرے والا کرتا ہے (حج کا دن تو گیا)، آپ احرام سے نکل آئیں گے جب مگرے سال آپ کو حج ملے تو حج کریں اور جو قربانی میسر ہو دے دیں۔

دیکھئے یہاں حضرت ابوالیوب الصاریٰ حضرت عمرہ سے دلیل کا مطالبہ نہیں کرتے ذمہ پر چھتے ہیں۔ ان کے اعتقاد پر بغیر مطالبه دلیل عمل کرتے ہیں اور احرام کھول دیتے ہیں۔ اگر کسی عالم کے قول پر اس سے دلیل پڑھے بغیر مسل کرنا اما جائز ہوتا تو حضرت ابوالیوب الصاریٰ حضرت عمرہ کی تقلید کیوں کرتے۔ ان سے دلیل کیوں نہ پر چھتے؟

## حضرت عبدالرحمن بن عوف شیخین کی پیروی میں

حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ کو حیثیت کے آدمی تھے؛ اپنے عشرہ مبشروں میں سے ہیں۔ آپ کو  
یہ اقیاز بھی حاصل ہے کہ ایک دفعہ اس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کے پیچے نماز پڑھی۔ حضرت عمرؓ نے  
کس طرح آپؓ کو تعمید اعلیٰ کی تربیت دی۔ یہ آپؓ ابھی پڑھ آئے ہیں۔ آپؓ پاس کا آنا شرعاً کا کہ جب آپؓ  
حضرت عمرؓ کی شہادت کے بعد نے خلیفہ کے انتخاب کے لیے الکیش کمیشن مقرر ہرے تو آپؓ نے نہ منتخب  
ہونے والے خلیفہ کے لیے اتباعِ سیرت شیخین کی پابندی لگانی۔

کیا اس وقت کتاب و سنت کی پیروی کافی نہ تھی؟ یقیناً نہ تھی لیکن ان کے سمجھنے میں الگ ہیں  
اہل علم کا اختلاف ہو جائے تو شیرازہ امت بندھار کھنے کے لیے قرآن و حدیث کے بعد بھی بڑوں کی پڑی  
لازی سُبْرہتی ہے۔ حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ نے جب یہ شرط پیش کی تو امت کے اکابر صحابةؓ موجود  
تھے کسی نے اسے کتاب و سنت پر زیادتی نہ سمجھا۔ صحابةؓ کی اکثریت اسے درست سمجھا۔

## حضرت عثمان شیخین کی پیروی میں

حضرت عثمانؓ خود مجتهد تھے۔ ان کی علیٰ اور فتحی منزلت سے کرن واقف نہیں۔ آپؓ مذنوں  
غاییہ اول حضرت ابو بکر صدیقؓ کے سیکرٹری رہے اور خلافت کی تمام ذمہ داریوں سے بھروسے واقف تھے  
باہم ہم آپؓ نے سیرت شیخین کی پابندی کی شرط قبول فرمائی اور اسے خوب نہجایا۔ اگر کہیں کسی باب میں  
اختلاف کیا تو اس طرح جس طرح امام محمد اور طحاویؓ کبھی امام ابوحنیفؓ سے کمی مسئلہ میں اختلاف کر لیں۔

## حضرت علیؑ خلفائے شلّةؑ کی پیروی میں

آپؓ خردراستے ہیں میری بیعت، اہنی لوگوں نے کی ہے جنہوں نے حضرت ابو بکرؓ حضرت عمرؓ  
اور حضرت عثمانؓ کی بیعت کی اور انہی شرطوں پر انہوں نے میری بیعت کی جن شرائط پر انہوں نے ان کی بیعت

کی تھی: ظاہر ہے کہ جب حضرت عثمانؓ سے یہ شرط لی گئی تھی تو حضرت علیؓ کی بیعت میں بھی یہ شرط ضروری گی۔ آپ فرماتے ہیں:-

اللہ بالاعیینِ القوم الذين بايعوا ابا بکر و عمر و عثمان علی ما بايدهم علیہ لہ  
ترجمہ میری بیعت ان لوگوں نے کی ہے جنہوں نے پہلوں کی ہیئت کی اور انہی شرطوں پر  
جو ان سے کی گئیں۔

قائمی نور اللہ شوستری لکھتے ہیں کہ حضرت علیؓ اپنے درخلافت میں کرنی ایسا کام بھی نہ کر سکے  
تھے جو ان کے تین پیشروں کے خلاف ہو۔

حضرت امیر در ایام خلافت خود دیکہ اکثر مردم حسن سیرت ابو بکر و عمر را معتقد اند و  
ایشان را برحق مے دانند قدرت براں نداشت کہ کارے کند کہ دلالت بر  
فداد خلافت ایشان داشتہ باشد۔

ترجمہ حضرت علیؓ نے اپنے درخلافت میں دیکھا کہ لوگ اکثریت سے حضرت ابو بکر  
اور حضرت عمرؓ کی اچھی سیرت کے قالئ ہیں۔ آپ یہ سہت نہ رکھتے تھے کہ کوئی  
ایسا کام کریں جو ان کی خلافت کے خلاف ہو۔

حضرت علیؓ با درج و صحبت ہونے کے اپنے پیشوں کی پسروی کرتے رہے۔ فدک کی زمین آپ کی  
حدود و لایت میں بھی۔ اپنے وہ حضرت فاطمہؓ کے وارثوں کو نہ دی۔ اس کی امدنی ایمیٹ کرام کر دیتے ہے  
اصل زمین بیت المال کی ملکیت رہی۔ علی نقی شارح نیج البلاغۃ لکھتا ہے:-

ابو بکر غدو سوداں را گرفتہ بقدر کفايت باہل بیت علیهم السلام مے داد و خلفاء  
بعد اذ او ہم برآں اسدب رفتار نہودند۔

پھر حضرت حسنؓ نے بھی حضرت معاویہ پر شرط لگائی۔ کہ وہ پہلے خلفاء کرام کی سیرت پڑپی  
ان دلزوں کوئی یہ نہ کہتا تھا کہ پیغمبرؐ کے سو اسکی کی پسروی نہ کر دو۔

لئے نیج البلاغۃ جلد ۲ ص ۱۰۷۔ لئے مجلس المؤمنین جلد اص ۵۲۔ تے شرح نیج البلاغۃ جلد ۵ ص ۹۶۔

## تابعین صحابہ کے اقوال کی پیرودی میں

تابعین میں صحابہ کے قول کی پیرودی ہرگز کوئی عیب نہ سمجھی جاتی تھی۔ ان میں اسیے لوگ نہ تھے جو کہیں اقوال کو چھوڑ دہیت کی علاش کرو۔ ان کے ذہن میں اقول فتنہ دہیت کے مقابل نہ تھے مدہیت کا ماضی عمل ہی ان کے ہاں قول فتنہ سمجھا جاتا تھا۔ صحیح بخاری میں ہے:-

ان اهل المدینۃ مألوا بن عباس عن المرأة طافت ثم حاضرت قالت لها

تفرقا لا ناخذ بقولك وندع قول زيد

ترجمہ۔ مدینہ کے لوگوں نے حضرت ابن عباس سے پوچھا، ایک عورت فرض طاف کے بعد ایام میں ہو گئی۔ اب کیا وہ رطاف و دادع کیے بنیں جاسکتی ہے؟ آپ نے کہا جاسکتی ہے۔ انہوں نے کہا ہم آپ کا قول نہ لیں گے زید بن ثابتؓ کے قول پر رہیں گے۔

مدینہ والے دلیل کی صحیت نہ پڑے۔ انہوں نے یہ نہ کہا کہ اس مسئلے میں حدیث کی علاش ہیں۔ مگر ان کے ہاں فتحہ اصحابہ کے اقوال پر عمل کرنا کسی قول کر لینا اور کسی کرنہ لینا دین پر عمل کرنے کی ایک راہ تھی۔ یہ تقلید ہے کہ اہل علم کے قول پر باس خیال کرو وہ دلیل کے مطابق بات کہیں گے عمل کرنا اور دلیل کی بحث میں نہ پڑنا یہ راہ ہے جس پر قومی ہمیشہ چلی ہیں۔ اس سے پہلے چلا مدینہ والوں میں ان دلوں حضرت زید بن ثابتؓ کی تقلید بخاری تھی۔

دلیل کی طرف حضرت ابن عباسؓ نے توجہ دلائی کہ مدینہ جا کر حضرت امام سلیمان سے پوچھ لینا مگر مقدمین اس قول پر رہے ہے جب تک کہ حضرت زیدؓ نے اس سے رجوع نہ کر لیا۔ حضرت زیدؓ نے اپنے اس فصیلے کی اطلاع حضرت ابن عباسؓ کو سمجھی دی۔ یہ محنتہ دین کا اپنا معاملہ ہے مقدمین اپنے امام کے قول کے پابند رہنے میں کوئی شرعی حرج نہ سمجھتے تھے۔

## تلقیہ کی ایک اور مثال

حضرت عبداللہ بن عمرؓ نے سسلہ پرچھا گیا کہ ایک شخص پر ایک معین مدت کا قرض ہے مابالی  
کو ضرورت پر مدد نہ تھم ہر لئے سے پہلے اپنی رقم واپس یا لگتا ہے اور اس قبل از مدت، یعنی کے مبنے  
انہاں چیزوں تاہے کیا اس سر طرح معاملہ کرنا جائز ہے؟  
حضرت امام بانگ رہنمایت کرتے ہیں۔

مکرہ ذلک وغیرہ عنہ سے  
سے مرطاب

ترجمہ۔ آپ نے اسے ناپسند فرمایا اور اس سے اسے رک دیا۔  
سائبی۔ آپ سے اس قول کی دلیل نہیں پڑھی۔ حضرت عبداللہ بن عمرؓ نے اس پر کوئی  
دلیل بیان کی یہ تلقیہ ہے کہ مجتہد کے ملی عتماد پر کرنی مقلدانے کے قول پہل کرے۔

حضرت عمرؓ نے اپنے اس نظرے پر قرآن کریم یافت، نبی سے کرنی دلیل پیش نہیں کی جنہت،  
اب ایوبؑ نے اس پر بلاطہ دلیل عمل کیا۔ دوسرے کے قول پر یہ بلاطہ دلیل عمل کرنا اور اس پر عتماد رکنا  
ہی تلقیہ ہے سو اس میں کرنی شہنشہ کے صحابہؓ کے عہد میں تلقیہ جاری تھی اور صحابہؓ میں دو طرح  
کے روں تھے۔ ۱۔ مجتہد یا۔ ۲۔ مقلد۔ عین مقلدان رکنی تھا۔ حضرت شاء ولی اللہ محمد، دہلویؒ<sup>۱</sup>  
قرۃ العینین ہیں کھجور ہیں۔

صحابہ و تابعین ہمہ دریک صریحہ نبودند بلکہ بعض ایشان مجتہد بودند بعض مقلد۔ قال اللہ تعالیٰ  
لعلمہ الذین مستبطونہ و تحقیقت اجماع اتفاق مجتہدین است و غیر مجتہدین را در جل و عقدہ غل نہیں پس  
دلیل ثالث ازاد لارجعہ کہ اخذ باں حبیبات اتفاق مجتہدین لا غیر اگر در سسلہ بعض اہل تلقیہ  
قولی گفتہ باشند و مجتہدین اتفاق نہ وہ باشند بر قول دیکھ دلیل قطعی کہ اخذ باں  
واجب است ہجاء قول مجتہدین خواہ یو ڈے۔

اس سے واضح ہوا کہ دو صحابہؓ میں مقلدین تو نہیں مگر غیر مقلدین اس دو میں کہیں نہ تھے۔

کام مرطاب امام بانگ سے ۲۵۰ مکتبہ سلفیہ لاہور

## عبد صحابہ میں تقیید کا ایک اور ثبوت

حضرت قبیصہ بن جابرؓ کہتے ہیں ہم ایک دفعہ الحرام ہاندھ کہیں جا رہے تھے کہ مارنے میں سامنے سے ایک سرگزرا حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ نے اسے ایک پتھر بارا۔ آپ کا ارادہ اسے مارنے کا نہ تھا۔ مگر وہ مر گیا۔ اب میسلسلہ پیدا ہوا کہ الحرام کی حالت میں کسی جالد رکو مانا کیسا؟ میسلسل حضرت عمرؓ کے سامنے پیش کیا گیا۔ آپ نے حضرت عبدالرحمنؓ سے پڑھا تو نے یہ پتھر عمدًا مارا یا خطا۔ انہوں نے کہا پتھر تو عمدًا مارا تھا مگر ہر ان کو مارنے کا ارادہ نہ تھا۔ آپ نے فرمایا تم نے محمد اور خطا کر جمع کر دیا ہے۔ عمدکی صورت میں کفارہ لازم آتا ہے خطا کی صورت میں صدقہ لیکن یہ ایک عجیب صورت حال تھی۔ محمد اور خطا جمع تھے جب کچھ تردید پیدا ہو جائے اس کا فائدہ فضولوار کو سچھا ہے۔ آپ نے انہیں صدقہ دینے کا حکم دیا کہ ایک بھرتی ذبح کر کے اس کا گوشت فقراء کو دے دیا جاتے۔

یہ حضرت بھی اہل علم تھے وہاں ترنہ بولے لیکن واپس آتے آپس میں کہنے لگے جو میں جانور کا قتل بہاسنگین معاملہ ہے ہمیں کفارہ دینا چاہیئے اور ایک اونٹ ذبح کرنا چاہیئے۔ حدیث میں میسلسلہ کہیں مذکور نہ تھا کہ حضرات اس کے مطابق نیصلہ کرتے۔ اب اجتہاد سے چارہ نہ تھا یہ حضرت اپنا اجتہاد کریں یا حضرت عمرؓ کے اجتہاد پر عمل کریں۔

یہ صرف تقییدِ علم کا اسنڈن تھا۔ حضرت عمرؓ امام فتح تھے بلا دلیل اگر کسی کا قول قبل کیا جائے تو وہ قول کسی بڑے عالم کا ہونا چاہیئے۔ جتنا کسی کا علم اور سچا ہوگا اتنا اس پر اعتماد پستہ ہو گا کہ اس کے فحییے میں تاب و سنت کی روح کا رغما ہو گی۔ کسی کی بات بلا دلیل مانی ہے تو پھر وہ کسی بڑے امام کی بات ہر فی چاہیئے۔

قبیصہ بن جابرؓ کہتے ہیں کہ ہماری بات کی حضرت عمرؓ کو پتھر سہ گئی۔ آپ غصہ میں بھرے تشریت لائے اور کوڑے مارنے لگے آپ نے حضرت عبدالرحمنؓ سے کہا:-

تقتل في الحرم وسفهت الحكم وتغضض النباء۔ تفسیر ابن جریر جلد، ص ۱۷

ترجمہ۔ تو نے جانور کو حرم میں مارا۔ میرے حکم کر بے وقوفی سمجھا اور اس فہتی نتوے کے لفڑا ماز کیا۔ (یہ کوڑے اس کی سزا میں)

معلوم ہوا جب مسئلہ قرآن و سنت کا منصوص فیصلہ نہ ملے اس میں صحابہؓ بھی فقة سے کام لیتے رہتے۔ امام کے فتویٰ کو معمولی سمجھنا ان کے ہاں ایک تقابل تغیری جو تم عطا۔ ایسے سائل میں صرف اتباع عالم کافی نہیں شیرازہ امانت کو بندھا رکھنے کے لیے تقدید اعلم کی ضرورت ہے۔

سوال: اگر اس دور میں صحابہؓ کی تقدید ہوتی تھی تو آج بھی انہی کی تقدید چاہیتے۔ یہ امام ابو عینیہؓ کی تقدید کیوں اختیار کی گئی ہے؟

جواب: اصحاب کرامؓ بے شک ایک اور پچھے درجے کے امام فرقہ تھے۔ گمراں کا مذہب اپنے جملہ اصول و فروع کے ساتھ مدون نہیں ہوا۔ بلکہ رضا بطہ کے تقلید ان ائمہ علم کی ہونی پا جائیں جن کا مذہب اصول و فروع میں مدون ہو چکا ہوا در ضرورت کے ہر موقع پر اس کی طرف رجوع کیا جاسکے۔ اسی امت میں اس پڑیتے میں جو مذاہب مدون ہئے وہ صرف چار ہیں۔

پھر ان ائمہ علم کے اپنے فیضوں میں سپہے دور کے ائمہ علم (حضرت ہمہؓ، حضرت ملیؓ، حضرت عبداللہ بن مسعودؓ، حضرت عبداللہ بن عباسؓ) کی پیر دی موجود ہے جو فتنہ امام ابو عینیہؓ فراستے ہیں جو فیضے میں صحابہؓ سے ملیں ہم انہیں سرد حیثیم قبول کر۔ تھے ہیں۔ سو آپؓ کی فقة از خود صحابہؓ کی فقة کو شامل ہے۔ حضرت معین الدین الجہری نے بجا لکھا ہے۔

امام اعظم حضرت فاروق اعظمؓ کے متعدد ہیں۔ القول الأعظم

آگے یہ اللہ رب العزت کی حضرت امام ابو عینیہؓ پر عنایت ہے کہ ان کا مذہب اصول و فروع میں اس طرح مدون ہوا ہے کہ اس کی علمی دنیا میں اور کوئی مثال نہیں ملتی۔ ان کے تربیت قریب اور کسی امام کے مذہب کی تدوین ساختی پر بے توقفہ شافعی ہے۔

سوساں امت میں مسائل غیر منصوصہ میں اگر کوئی مذاہب فہتی ضرور نہیں کرو بلکہ سختے ہیں تو وہ یہ مذاہب ارجمند ہیں اور اس امت میں ایسے مواقع میں صرف انہی کی پیر دی جاری ہوتی ہے۔

## مقلد اپنے امام کے خلاف کیا صحابہ کی بات کو لے

اس میں کرنی شک نہیں کہ صحابہ کرام نہ کامرتۃ الْمَرْجَعَ کے مقام سے بہت اُدنیجا ہے کرنی غیر صحابی کسی صحابی کے درجے کو نہیں پاسکتا۔ کسی صحابہ میں جو بخش بُرُوی جنتی ہیں اور وہ سعادت لے بڑی پاچھے اور رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ کا تاج ترب صاحبہ کے سروں پر ہے لیکن اس میں بھی کرنی رہی نہیں کہ ان کے مذہب باضابطہ مدون نہ ہو پائے۔ کہاں مطلق کی تقدیم ہے اور کہاں عام کی تخصیص علم کے یہ پہلوان کی روایات کے ساتھ ساتھ نہیں چلتے۔ ائمہ ارجع کی فقہیں جو مدون ہوئیں ان میں یہ سلسلی بُحثیں ہو چکی ہیں۔ فتح کی کتابوں کے مाथیے در حاشیے ان امور کی وضاحتیں میں لکھے گئے ہیں۔ سو ائمہ ارجع کی مدون فتح کے مقابل بعض روایات پر گودہ روایات صحابہ کی ہوں اپنے عمل کی بُنیاد رکھتا اور ان روایات میں تقدیمی مطلق اور مخصوص عام خود کرنا ہر قریبین الشیخ نہیں۔ یہ حق تو مجتبیین حضرات کا تھا۔

امام نظرالیؑ کے استاد امام الحرمین (۴۸۰ھ) لکھتے ہیں۔ ۱-

ومما يتعين ذكره ان من وجد في زمانه مفتياً تقين عليه تقليده  
وليس له ان يرقى الى مذاهب الصحابة وبيان ذلك انه اذا ثبت  
منهباً ابـي بكر الصديق في واقعة وفتوى مفتى الزمان خالفت

منهبه خلیل للعالی المقلدان یوثر تقديم مذهب ابـي بكر الصديق  
من حيث انه عتیدته افضل الخليفة بعد المرسلین عليهم السلام  
فإن الصحابة وإن كانوا أصدقاء الدين وأعلام المسلمين فما ياتي من المهدى  
ومصابيح الدجى فما كانوا يقدموه تمهيد الأبواب وتقديم الأسباب قبل  
وقوعها... فلن ظهر له وجوب اتباع الشافعى لم يكن له ان یؤثر مذهب  
ابـي بكر على منهـب الشافعى وهذا متفق عليه .<sup>لـه</sup>

لـه الغنائم مـ14

ترجمہ جو اپنے زمانہ میں کسی مفتی کر پائے اس پر اس کی تقدیم کرنا متعین ہو گا اور اسے  
یہ حق نہ ہو گا کہ مذاہب صحابہ کی طرف بڑھ جب کسی واقعہ میں حضرت ابو بکر صدیقؓ  
کے مذہب کا پتہ چلے اور وقت کے مفتی کا فتویٰ اس کے مخالف ہر تو عامی مقلد کے  
لیے یہ نہیں کہ حضرت ابو بکرؓ کے مذہب کو مقدم کرے اس حیثیت سے کہ اس کا  
عہد ہے کہ حضرت ابو بکرؓ انہیا، و مسلمین کے بعد سب سے افضل شخصیت ہیں  
سو صحابہؓ اگرچہ دین کے سردار مسلمانوں کے بڑے ہدایت کی چاہیاں اور انہیں  
کے پڑاغ ہیں لیکن انہوں نے واقعات پیش آنے سے پہلے نہ مسائل کے ابواب  
کی تمهیدیں بازدھیں اور مذاہن مقام کے اسباب مقدم رکھے (یہ وہ کام ہے  
جو فہرست مدون کرنے والے مجتہدین نے کیا) سو جس کا امام شافعی کی اتباع کرنا  
 واضح ہو ہے نہ چاہیئے کہ اپنی راستے سے حضرت ابو بکرؓ کے مذہب کو امام شافعی  
کے مذہب پر ترجیح دینے لگے۔ میسٹر علماء میں کوئی اختلاف مسئلہ نہیں ہے  
اس پر سب فتحہ متفق ہیں۔

امام الحرمین نے اپنے اس موقف کو متفق علیہ موقوف قرار دیا ہے جس پر سب فتحہ کا آغاز ہوا  
مذاہب اربعہ کے مقلدین اپنے مذہب کو تمهید ابواب تقدیم اسباب سے اور اصول و فروع سے مرتب  
کر کے۔ ان روایات کو دگر وہ اکابر صحابہ کی ہوں، سامنے لانا جن کے مطلق کی ابھی تقدیم نہیں ہوئی  
اور عامم کی تحسیس نہیں موجودہ دور کے اہل علم کا نام نہیں۔ اب صحابہ کی اتباع بھی ان ائمہ اربعہ کی اثاثے  
کے ذریعہ ہی آکے گی۔ ائمہ اربعہ کے مذاہب جو دونوں ہوئے وہ صحابہؓ کے مذاہب فتحیہ کی ہی  
منضبط صورتیں ہیں۔

اہل سنت کا عقیدہ ہے۔ مناهب الائمة لا تقطع من تعلمه

ترجمہ۔ ائمہ مجتہدین کے فتوے اُن کی وفات کے بعد چلتے ہیں۔

لہ الغیاثی للامام الحرمین ص ۳۴۷

علامہ عبد الرؤوف المنادی (۱۰۰۰ھ) لکھتے ہیں :-

لَا يجوز تقليد الصحابة و كذلك انتقليه التأبین كذا قاله امام الحرمين من كل  
من لم یدون مذهبه فیمیلئ تقلید غير الرجعة في الفضائع والافتاء عن المذا  
الراجحة انتشت و تصررت حتى ظهر تقبید مطلقاً و تخصيصاً عامها بخلاف  
عنهم لأن قراص ابتاعهم وقد نقل الإمام الرازى اجمع المحققين على مع  
العام من تقليد اعيان الصحابة و اكابرهم

ترجمہ صحابہ کی اور اسی طرح (اکابر) تابعین کی جیسا کہ امام الحرمین (۱۰۰۰ھ) نے کہا ہے،  
جن کے مذہب دون نہیں ہو پائے تقدیم جائز نہیں سو فنا اور افتخار میں آمد اربعہ  
کے سورا کی کی تقدیم جائز نہ ہو گی کیونکہ ان کے مذہب صلی بچے اور لکھے جائیں ہیں (لپری  
مرح دون ہو چکے) ان کے مطلق کی تقدیم اور عام کی تخصیص بظاہر ہو تو کی خلاف درسر  
مجتہدین کے (جیسے امام ثوری لیش مصری اور سخت) کہ ان کے مانند ولے نہ ہے  
بلکہ امام رازی نے اس محققین کا جامع نقل کیا ہے کہ عوام کو اکابر صحابہ کی تقدیم  
سے روکا جاتے۔

اس کا مطلب یہ نہیں کہ امداد رجوعہ کا درجہ صحابہ سے زیادہ سمجھا گیا ہے۔ اس کی وجہ صرف یہ ہے  
کہ ان کے ارشادات ہمیں صرف کتب حدیث میں ملتے ہیں اور یہ بات ہمیں صرف علماء کے بتانے سے  
معلوم ہوتی ہے کہ ان کا کوئی مطلق حکم درسی نصوص کی روشنی میں تقدیم چاہتا ہے اور ان کا کوئی نسا عام  
حکم تخصیص رکھتا ہے لیکن امداد رجوعہ کے مذاہب ان جیسے امور میں یہیے دون ہو چکے ہیں کہ ان کی بات پر  
کھل چکی ہے امت کی ضرورات میں فضنا اور افتخار ایسے ناک مرافق ہیں کہ کسی بھی بے پرواہی سے مسلمان  
کا کوئی حق رہ جائے تو یہ اخترت میں قاضی اور منقی کے ذمہ ہو گا سوالبی صورت میں اہادیث اور اکابر صحابہ  
کے احوال سے خود کسی مسئلے کو ترتیب دینا اس کے مطلق کی تقدیم کرنا یا اس کے عام کی تخصیص کرنا یا محمل کی

لمسنی جامع للیطی لعلٰا من خلاصۃ التحقیق فی بیان حکم التقلید والتفیق لیشیخ عبد الغنی المأبُدی مذکور المیف ۱۰۰۷ھ

تفصیل کرنا کسی احتمال خلاف سے خالی نہیں کیجیں فتحہ مذاہب اربعہ میں یہ سب امور کے لئے ہم نے ہمارے ہمراں کے عوام  
دفر و عس سب مدون ہو چکے اور ایک ایک بات مانشیہ درعاشریہ میں ہر کھل پکی سوچنا اور افراہی کے  
مطلوب چاہئے خود سے صحابہ اور اکابر تابعین کے اقوال سے استنباط نہ کریں۔ شیخ عبد الغنی نابیؒ م  
پہنچے اس کی وضاحت کرائے ہیں -

واما تقليد من هب عن من لهم الان غير المذاهب الاربعية فلا يحيى لا لتفصيل

**في مذاهبهم ورجال المذهب الاربعة عليهم لدن فنهم الخلفاء والمعضليين لعلم**

تدوين مذاهبهم وعدم معرفتنا الان بثروة طهار قرآنها و عدم منصوب ذلك

اللَّذِي أَبْطَرَ التَّوْرَثَةِ لَوْصَلَ الْبَشَرَى مِنْ ذَلِكَ جَارِهَا تَقْيِيدَهُ لَكُنَّهُمْ يَسِّلُّمُونَ ذَلِكَ

ترجمہ سراب ان مذاہبِ ارجمند کے سوا ان اکابر میں سے کسی کے نہ ہب کی پرہمی کنا جائیں۔  
یہ اس لیے نہیں کہ ان کے مذاہب میں کچھ کمی ہے اور ان مذاہبِ ارجمند کو ان پر کچھ ترجیح  
ہے کیونکہ ان میں وہ غلغوا، راشدین بھی ہیں تبھی تمام امت پر فضیلت حاصل ہے بلکہ اس  
کی وجہان کے مذاہب کا (اصول و فرمومع کے طور پر) مدون شہزاد ہے اور جو ان کے  
فضیلوں کی شروطِ دقیود کو بھی نہیں جانتے اور وہ ہم تک تلاز کے ساتھ پہنچی بھی نہیں۔ اگر  
ہم تک ان کی یہ تدوین پہنچی تو ہمارے لیے ان کی تنقید کرنا جائز ہتا ہیکن ان کے مذاہب  
ہم تک اسی وجہ نہیں پہنچے۔

اس تفضیل پر ذرا عندر فرمائیں کہ اب جو لوگ مقلدین پر فتنہ کی پیری میں یا الزام لگاتے ہیں کہ جیب کھلی احادیث چھپوڑ کرنے کی پیری کرتے ہیں تو وہ فتنہ کو حدیث پر تزییں دے رہے ہوتے ہیں ایسا ہرگز نہیں بلکہ اس کی وجہ یہ سہرتی ہے کہ ان احادیث اور اشارے صحابہ میں نئے سرے سے مغلن کی تعمید اور عما کی تخفیف معلوم کرنا عام معاشر کے لئے کاروگ نہیں۔ اس طرح اور کئی نئے مذاہب اُبھریں گے اور امت میں ان علماء کی پیری اور بحثک جائے گی جو سرے سے مجتہد نہیں اور پوری روایات پر ان کی نظر نہیں۔

لِدَالصَّنَاعَةِ

یہ اسی صورت میں ہر سکتا ہے کہ وہ ہمارے نقش قدم پر علیں اور ہم اس لائق تھجی ہم سکتے ہیں کہ ہم بھی اپنے سے پہلوں کے طریقے پر علیں ۔  
 سبندی ہر کوئی یا کہ ہر منتهی کہتے ہیں دوستو، ماعز فما بھی  
 اس حقیقت سے واقع ہیں اہل نظر مقصد ا وہ نہیں جو نہیں مقصدی  
 امام بخاری اس آیت کا مضمون ان نظریں میں واضح کرتے ہیں ۔  
 واجعلنا للمتقين اماماً قال ائمهٗ نفتدي عن قبلنا ويقتدى  
 بنان بعد ناب

ترجمہ۔ اور تو ہمیں پہنچ گاردن کا امام بنا دے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ ہم  
 پہلوں کی اقتدا رکرنے والے ہوں اور جو ہمارے بعد آئیں وہ ہماری پیروی  
 کرنے والے ہیں۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی مروی ہے۔ آپ نے فرمایا ۔  
 امرتباہ ولیا تم بکو من بعدکم۔

ترجمہ۔ تم میری اقتدا رکر د اور وہ جو تمہارے بعد آئیں وہ تمہاری پیروی کریں۔  
 اس میں آپ نے شریعت کا تشکیل بتا دیا۔ یہ اس طرح ہو گا کہ آئنے والے لوگ صحابہ  
 کی پیروی کریں۔ یہی راہ تاریخ میں شریعت کے تشکیل کی ہے  
 مانظ ابن حجر اس روایت پر لکھتے ہیں ۔

دقیل معناه تعلم امنی احکام الشریعۃ ویتعلم منکم الماتعون بعد کم  
 وکذا لک اتباعهم ... القراءل الدینا۔

ترجمہ۔ اس کا معنی یہ ہے کہ تم مجھ سے احکام شریعت سیکھو اور تم سے تمہارے بعد آئیوالے  
 ماتعین دین سکیں۔ اس طرح ان کے پیروان کی پیروی کریں اور یہ نظام دنیا ختم ہونے تک رہے۔

لله صبح بخاری جلد ۲ ص ۱۸۷ تہ الصناع جلد ۱ ص ۹۹ تہ فتح الباری جلد ۲ ص ۱۶۱

اب سلامتی کی راہ یہی ہے کہ ان مذاہب ارتعابی سے قصار، و افتخار کی ضرورتیں پوری کی جائیں۔  
راجتہاد عالمان کرتا نظر اقتدار رفتگان حفظ تر  
متقد محبتہ کی پیرمی میں جو فتویٰ دے گا اس میں اسے بھی خط پر ایک اجر ملے گا۔  
محقق ابن الہمام (۸۶۱ھ) لکھتے ہیں :-

**حکم المقلد فی المسئلۃ الاجتمعیۃ کا المقدمہ**

## قرآن کریم میں امت کے تسلیل کا سبق

تاریخ تقلید اسی سے قائم ہوتی ہے کہ پہلوں کے نقش قدم پر علیں اور عمل کے ہر طرفے پر دلیل کی بحث میں پڑنے کی ضرورت نہ ہو۔ یہ راہ بھی صحابہؓ کی اپنی اختیار کردہ سنہیں۔ اللہ رب الغزت کی تعلیم یہی ہے۔ الشریف علیؑ نے عباد الرحمن کی ایک یہ دعا بتالیٰ ہے۔ وَهُنَّاَ عَزِيزُ عَزْلَتِهِ مِنْهُنَّ۔  
وَاجْعَلْنَا لِلْحَقِيقَيْنِ امَامًاً۔ (۱۵ الفرقان آیت ۳۷)

ترجمہ۔ اے اللہ! ہمیں پرہیزگاروں کا پیشوavn۔

## ترک تقلید سے امت میں استحاد پیدا ہوا یا انتشار

ترک تقلید سے انسان میں جو آزادی پیدا ہو گئی ظاہر ہے کہ اس میں ہر انسان کی سوچ اور فکر پر اپنی ہو گئی۔ احادیث بھی اسے ایک راہ پر نہ رکھ سکیں گی۔ کیونکہ احادیث کا اپنے میں بہت اختلاف ہے اور ہر جگہ ترجیح نہیں دیتی کی جگہ تبلیغ بھی دینی پڑتی ہے۔ ائمہ میں جو اختلاف اُبھرے وہ انہی احادیث کی بناء پر ہی ترکتے۔ سو اگر تقلید نہ کی جائے تو امت میں اتنے اختلافات اُبھریں گے کہ چراں کو سمیٹا نہ جاسکے گا اور اس پر کسی سابق تجربے گواہ ہیں۔ مولانا محمد حسین بیالوی نے ۱۸۸۸ء کے اشاعت اللہ مبلغ اصل ۱۰ پر اپنے پھیس برس کے تجربے کا حاصل یہی بتایا ہے۔

لے راجع لغلاصۃ المحقیق للنابلسی ص ۵

امام ندوی (۱۸۶۵) غنماۓ راشدین کی تقدیر و حیثیت کی اس طرح تصدیق کرتے ہیں:-

وَكَذَلِكَ قُلْ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرٌ وَعُثَمَانٌ ... ... إِنَّهُمْ لِأَمْمَةِ الْإِلَعْلَمِ

وَقَادُهُ الْإِسْلَامُ وَيَقْتَدِي بِهِمْ فِي عَصْرِهِمْ وَيَعْدُهُمْ بِلِ

تَجَهِّزٍ، اور اسی طرح کیا حضرت ابو بکرؓ نے حضرت عمرؓ نے اور حضرت عثمانؓ نے

بے شک یہ بڑے امام اور اسلام کے قائدین گزرے ہیں ان کی پیروی

ان کے اپنے عہد میں ہوتی رہی اور ان کے بعد بھی ہوتی رہتے ہیں۔

اس میں یہ لتفظ عصر ہم و بعد ہم قابل غور ہیں ان کا حاصل یہ ہے کہ ان کی پیروی

اور اقتداء عالم سلطنت اسلامی کی جہت سے نہیں حکومت کا تعلق صرف اپنے دور سے ہوتا ہے

ان ائمۂ اعلام کی یہ پیروی اصحاب رسولؐ ہونے کی حیثیت سے ہے اور تابعین کے لیے شرعاً

کا تسلیم صعباً کی پیروی میں ہے۔

یہ حضرات حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ تا عشرہ مشترہ میں سے تھے ایک

اور انصاری صحابی جسے حضور نے جنتی فرمایا۔ بعض اس بشارت پر حضرت عبد اللہ بن عمرؓ ان کی اقتداء

کے خواہاں ہوئے جس سے پتہ چلتا ہے کہ عہد صحابہ میں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ائمۂ اعلام

کی اقتداء اور پیروی تسلیم شرعاً کا نشان سمجھی جاتی تھی۔

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ اس انصاری صحابیؓ کو کہتے ہیں :-

فَارْدَتْ أَوْيَالِكَ لِاِنْظَارِ مَا عَمَلْتَ ؟ فَاقْتَدَى بِهِ تَرْجِمَةً

ترجمہ میں نے ارادہ کیا کہ تیرے پاس آ کر محضہ ہوں اور دیکھوں تیرا ایسا عمل کرنا

ہے سو میں بھی اس کی پیروی کروں۔

یہ اپنے سے بزرگ تر امتی کی پیروی کیا ہے؟ یہی تنقید ہے۔ نظر ہر ہے کہ اس

موقہ پر حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کسی حدیث کی تلاش نہ تھی۔ اب اس انصاری صحابیؓ اللہ تعالیٰ

لہ شرح صحیح مسلم جلد اصل ۳۸۲ لہ مسند امام احمد جلد ۳ ص ۱۲۲ عن ابن زہ

کامپنول بندہ سمجھ کر اس کی پیر وی کرنا چاہتے ہیں اور مفترانہ بارگاہ الہی کی تقیدیہ وہی جذبہ ہے جس کا اس آیت میں مکمل دیا گیا ہے۔

وَابْتَعْ سَبِيلَ مِنَ النَّابِ الْيَيْ. رَبِّ الْمَانَ آیت ۱۵)

ترجمہ۔ اور تو اس کے پچھے چل جو میری طرف رجوع لائے۔

اس آیت میں یہ تفہیص نہیں کہ صرف انبیاء کی پیر وی کرد جو بھی اللہ کے حضور جبکا ہوا ہر، اس کی تقیدیکی جا سکتی ہے

مذکورہ حدیث میں حضرت عبد اللہ بن عمرؓ نے اقتدار کا نفاذ استعمال کیا ہے مقلدین اسے ہی تقید کرتے ہیں ہم اس مقام پر صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ صحابہ کرامؓ میں بھی اپنے اکابر کی پیر وی جاری رکھتی اور وہ دلیل کی سجھتی میں گئے بغیر اکابر کے اعتماد پر ان کے اقوال پر یہ مدد کرتے تھے۔ یہ بھی لحو نظر ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے اس جذبہ میں خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تربیت کا بھی اثر تھا۔ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کرنٹے ہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-

من نظری دینہ الی من هر فوقه فاقتہ بہ ونظری دنیا  
الی من ہو دونہ فحمد للہ

ترجمہ جس نے اپنے دین میں اپنے سے بٹے کی طرف نظر کی اور اس کی پیر وی کی اطمینانی میں اپنے سے بچھنے کی طرف دیکھا پس اُس نے اللہ کا شکر کیا۔

کیا سیاں نیک لوگوں کی اقتدار کی تعریف نہیں؟ اسلام میں اگر صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہی اطاعت ہو اور امتی کی پیر وی تقید اذکی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح ائمہ دین کی اقتدار کی تعریف نہ دیتے۔

صحابہؓ کی اعتماد جیشیت لوگوں میں مسلم بھی حضرت عمرؓ نے مابیہ میں جو خطبہ دیا۔ اس میں

ط وحیہ فی صحیح سلم جلد ۲ ص ۶۷

اپ نے فرمایا تھا:-

من اراد ان یسئل عن الفرائض فلیأت زید بن ثابت ومن اراد ان

یسئل عن الفقه فلیأت معاذ بن جبل۔

ترجمہ جس شخص کو دراثت کا کوئی مسئلہ پوچھنا ہو وہ حضرت زید بن ثابت کے پاس جائے اور جس کو فتحہ کا کوئی مسئلہ (کوئی مجتہد فیہ مسئلہ) پوچھنا ہو، وہ حضرت معاذؓ کے پاس آئے۔

اس روایت سے جہاں یہ پتہ ملتا ہے کہ اس ماحول میں سب لوگ عالم نہ ہوتے تھے کہ مسائل کو خود جانتے ہوں یہ بھی پتہ ملتا ہے کہ وہ علم کے مختلف دائروں میں ماہرین فن کی طرف رجوع کرتے تھے اور ان کے مغلیوں کو اپنے لیے جب اور دلیل سمجھتے تھے۔ حضرت عمرؓ نے یہ فرمایا کہ تم ان سے (حضرت زیدؓ سے) یا حضرت معاذؓ سے (محدثیت پوچھنا)۔ بظیر دلیل پوچھے اعتماداً ان کی بات لیا کہ یہ کتب و سنت کے مطابق ہی ہوگی یہی تو تلقی ہے۔ اگر ان حضرات سے ہر فتنہ حدیث یا معلوم کرنی ہوئیں تو حضرت عمرؓ انہیں حضرت ابی بن العباس اور حضرت معاذؓ کی طرف پہنچنے کی بجائے یہ ہے حضرت ابو ہریرہؓ یا حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے پاس سمجھتے۔ ان سے ریادہ حمدیت روایت کرنے والا اور کون تھا۔

حضرت محمد بن سیرنؓ (۱۰۰ھ) علیل الغدر تابعی ہیں اور فن تعبیر کے امام ہیں۔ اپنے سے مسئلہ پوچھا گیا مسئلہ کے لیے حامی میں داخل ہزا کیا ہے؟  
قال کان عمر بن الخطاب یکہہ۔

ترجمہ۔ اپنے کہا حضرت عمرؓ فی الدر عنہ اسے ناپند کرتے تھے۔ کسی چیز کو کرده قرار دینا ایک حکم شرعی ہے۔ امام ابن سیرنؓ کے پاس اس کے لیے حسنہ کی کوئی حدیث موجود نہ تھی۔ اپنے اس میں حضرت عمرؓ کے نصیلے پر اعتماد کیا اور اپ

سے پڑھنے والے نے بھی آپ سے اس پر حدیث طلب نہ کی ہے، حتاکہ اس فحیصے کو قبول کر لیا۔ معلوم ہوا اس دور میں صحابہ کی تعلیمیہ قائم جاری تھی اور دلیل کی سمجھی میں پہنچہ کس و ناکس کا کام نہیں تھا۔ آپ یہ حدیث پہنچے پڑھ آئے ہیں

حضرت عبداللہ بن عمرؓ کے میٹے حضرت سالمؓ کہتے ہیں: حضرت عبید اللہؓ سے سند پر پھائیا ایک شخص کا کسی پر کوئی میعادی قرض نہ تھا۔ صاحب قرض کو صد رت پشکو دے، اس میں سے کچھ فحیصے کو تیار ہے۔ بشرطیکہ وہ اسے دفت موعود سے پہنچے وہ قرض دلیل کر دے۔ حضرت اہمؓ کہتے نقل فرماتے ہیں :-

**ذکرِ ذلك عبد الله بن عمر رضي عنده بـ**

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرؓ نے اسے کروہ قدر دیا اور اسے اس سے بخیل کیا۔  
ویکھئے مسائل یہاں حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے میں کی دلیل نہیں لگ رہا ہے، مجھے اور فقیہ سمجھتے ہوئے ان کے فتویٰ پر عمل کرے گا یہی تعلیم ہے۔  
صحابہ کرامؓ کے فحیصے جو علمی تقدس کہتے ہیں وہ اپنی مدد ہے۔ مجھے آنے والے دگ تو ان کے اعمال کو بھی اپنے لیے سند بتاتے تھے۔

① حضرت سعد بن ابی رفاحؓ شیعہ مبشرہ میں سے ہیں، آپ جب سجر میں نماز پڑھتے تو اسے مختصر کرتے اور جب گھر میں نماز پڑھتے تو بھی نماز پڑھتے۔ آپ کے میٹے حضرت عقبہؓ نے آپ سے اس فرقی کی وجہ پرچھی، آپ نے فرمایا:-

**یا بنتی انا امّة یتتدی بنات**

ترجمہ: بیٹا ہم (صحابہ رسول) انھیں لوگ ہماری اتنا کرتے ہیں۔  
یعنی لوگ یہ نہ سمجھیں کہ نماز لمبی پڑھنی چاہیئے اس لیے ہی ان کے سامنے نمازوں پڑھتا ہوں۔

**لـ مـ رـ مـ طـ اـ اـ مـ مـ الـ کـ مـ لـ ۱۳** لـ روـ اـ الطـ بـ اـ لـ مـ جـ مـ عـ اـ زـ وـ اـ مـ مـ بـ مـ دـ مـ

حضرت مصعب بن ابی داود سے اس فرقہ کی دلیل نہیں پوچھی۔ نہ یہ کہا کہ لوگوں کے ذمہ دلیل کی تحقیق ہے اگر وہ آپ کو دیکھئے ہی نہاد شروع کر دیں گے وہ خود گنہگار ہوں گے کہ انہوں نے آپ کی تلقینہ کیوں کی۔ آپ کیوں فکر مند ہیں کہ امت غلط سمت پر رہ جائے۔ اصل چیز دلیل ہے کسی بزرگ کی پیرودی نہیں۔

② حضرت طلحہؓ مجھی عشرہ مبشرہ میں سے ہیں۔ آپ نے ایک دفعہ حرام میں زنگ دار کپڑا پہننے سے ہیں۔ اور کپڑا اور ٹھاکر کا مختوا اس میں نوشہرو نہیں۔ عام آدمی اس میں منالٹھے میں پڑ سکتا تھا۔

حضرت اہم شریف نے آپ کو حرام میں زنگ دار کپڑا پہننے سے منع کر دیا اور فرمایا:-

انکع ایها الرهط ائمۃ یقتدی بکم الناس فلوان رجال جاہل را

هذا التوب یقال ان طلحۃ بن عبید اللہ قد کان یلبس الثیاب المصبغة

### فِي الْحَرَامِ

ترجمہ۔ اے قافلہ والو! (اصحاب رسول) تم امام ہو لوگ کم تہاری پیرودی کرتے ہیں ناواقف آدمی جب اس کپڑے کو دیکھئے کا تو وہ لوگوں کو کہہ لے کہ حضرت طلحہؓ زنگدار کپڑے میں مجھی حرام باندھ لیتے تھے۔

اندیشہ ہے کہ وہ حرام میں نوشہرو دا لے زنگدار کپڑے اور ٹھاکر شروع کر دیں۔ اس لیے ان کے سامنے اس احتمال کو باقی نہ رہنے دینا چاہیے۔

③ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ مجھی عشرہ مبشرہ میں سے ہیں۔ آپ خود محبتہ تھے اور اہم سخن تھے ان کے پیچے ایک دفعہ نہاد بھی پڑھی۔ آپ نے ایک دفعہ

حضرت اہم زنگدار نے آپ کو اس سے منع فرمایا کہ اپنی مقتدہ احمدیت کو پہنچانی ہے۔ لوگ اس میں آپ کی اقتداء کریں گے تو آپ ان کے لیے کیوں کنجائش پیدا کرتے ہیں۔ اور فرمایا:-

عزمت عليك الاتززعهما فاني اخاف ان ينظر الناس اليك فيقدونك بل

ترجمہ میں نے تمہارے خلاف عزم کر لیا ہے مگر یہ کہ تم انہیں (انہوں کو) آزار دو سمجھے ڈر ہے کہ لوگ تمہیں دیکھیں گے اور تمہاری (اس میں) اتباع کریں گے یہ واقعات بتاتے ہیں کہ تابعین اور بیان میں صحابہ کی متقدرا حیثیت مسلم ہے۔ یہ لوگ دین اپنے سے اور پر والوں کے قول و عمل سے لیتے رہتے جس بات پر صحابہ کو دیکھتے اس میں انہیں علمی تقدس نظر آتا امدوہ ان کی پیری کرتے۔ دین کا علم و عمل امت میں اسی طرح بلطفہ اعتماد سے پہنچا۔

(۷) قرأت خلف الامام کا سکر اہل علم میں مختلف فیض چلا آ رہا ہے۔ حضرت زید بن ثابت "صرخ فطرہ میں اس کی فتنہ کرتے رہتے ہیں۔"

### لائقۃ مع الامام فف شیعہ

ترجمہ۔ امام کے راتھ کی حصہ میں قرأت انہیں پڑھارنے فاتحہ ماذ علی (الفاتحہ) حضرت عبد اللہ بن عمر بن عمر بن جیسے علیل القدر صحابی بھی امام کے پیچے قرآن نہ پڑھتے رہتے۔ یہ کہ فہرستہ سبعمیں حضرت ابو بکرؓ کے پوتے قاسم بن محمدؓ سے کون واقف نہیں۔ وہ بھی امام کے پیچے قرآن کا کوئی حصہ نہ پڑھتے رہتے۔

لیکن اپ (قاسم بن محمدؓ) حضن اس لیے کہ بعض صحابہ بھی میں امام کے پیچے پڑھنے کے قابل تھے۔ ذمانتے ہیں کہ آپ دونوں طرح عمل کر سکتے ہیں کیوں کہ دونوں طرف متقدرا درجے کے لوگ موجود ہیں۔ ان کی تقلید میں کوئی پڑھ بھی لے تو ان شمار اللہ اس پر موافذہ نہ ہوگا جب تاہمی سائل میں خطا ہو جائے تو اس پر موافذہ نہیں ہوتا۔ لیکن یہ تجھی ہے کہ وہ کسی مجتہد کی پیروی میں ایسا کے۔ حضرت ابن عمرؓ کے بیٹے حضرت سالمؓ فرماتے ہیں۔

کان ابن عمر لا يقرأ خلف الامام قال فسألت القاسم بن محمد عن ذلك

فقال ان تحركت فقد تركه ناس يقتدى بهم وإن قرأ خلف قرأه

۱۔ صحیح مسلم حدائق ۱۵۶

ناس يقتدی بہم و کان القاسم من لا يقتدی۔

ترجمہ حضرت ابن عمرؓ امام کے پچھے قرآن نہ پڑھنے سنتے (سلمانؓ کہتے ہیں) میں  
لے قاسم بن محمدؓ سے اس کے بارے میں پوچھا۔ انہوں نے کہا اگر قسم نہ پڑھو۔ تو  
بے شک رہ لوگ (صحابہؓ) نہ پڑھنے سنتے جن کی امت میں پیر و جاری ہوئی اور  
اگر قسم پڑھ بھی تو پڑھنے والوں میں وہ بھی ہوتے ہیں جن کی امت میں تلقید چلی  
اور قاسم بن محمدؓ نہ پڑھنے والوں کے ساتھ نہیں۔

اس سے پڑھا جلا اجتہادی مسائل میں عمل تلقیدی ہزنا چاہیے۔ ان میں انسان مجتبیہین کی  
پیردی کرے جن کی امت میں افتادہ جاری ہوئی وہ امام کہلاتے ہیں۔  
⑤ حضرت امام حسنؓ سے کسی نے پوچھا۔ آپؓ مسجد کے اس مقام سے پانی پیتے ہیں اور یہ  
تو صدقہ ہے اور صدقہ بزرگشتم پر حرام ہے۔ آپؓ نے جواب دیا۔

قال الحسن قد شرب ابو بکر و عمر من سقایة ام سعد فمه۔

ترجمہ حضرت حسنؓ نے کہا۔ میں نے حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کو اس لمحے سے جو  
حضرت سعیدؓ نے پانی والدہ کے ایصالِ ثواب کے لیے لگوایا تھا پانی پیتے کہیا ہے  
ثواب اگریں پیوں تو اس میں کیا ہے۔  
صدقہ جس طرح بزرگشتم کے لیے جائز نہیں امیر المؤمنینؓ کے لیے بھی تو جائز نہیں۔  
دیکھئے حضرت امام حسنؓ نے کس طرح عملِ شیخین کی تلقید کی ہے۔ آپؓ نے حضرت عمرؓ سے اس کی  
دلیل پر پچھے بغیر ان کے عمل کو اپنی لیے سند سمجھا۔

کنوں اولاد صدقہ ہوتا ہے لیکن پانی کا صدقہ ہزنا چمغی دارد؟ پانی کی قدر کوئی قیمت نہیں  
ہوتی اور اس سے نفع لینے میں سب برابر ہیں۔

## صحابہؓ کے بعد اکابر امت کی تدریجی پیروی

فہرست کام کے فصلے تو یعنی جگہ رہے امت کو ان کے اعمال اور نعمات مجھی پانے لیے سند صحیحی آئی ہے۔ صحابہؓ میں اگر اکابر کی تقلید جاری نہ ہوتی۔ زامت میں اکابر کی پیروی کی راہ نہ بننی۔

## دوسری صدی میں جن حضرت کی تقلید جاری ہوئی

صحابہؓ کرام کے بعد تابعینؓ میں بڑے بڑے جمال علم اٹھتے۔ حضرت سید بن المتبیؑ، حضرت علقم بن قيسؑ، حضرت قاسم بن محمدؑ، حضرت سالم بن عبد اللہؑ، ابراہیم سخنیؑ، حضرت عطاء بن ابی رباحؑ، حضرت سیمان بن سیدرؑ اور ان جیسے اور کئی تابعینؓ کبار تھتے جو کتاب ف علم میں پھیلے ہوئے تھتے لوگوں کو دین کی راہ بتاتے تھے اور لوگ ان کی پیروی کرتے تھے بلکہ ان کے شاگرد میں بھی وہ ائمہؓ کبار ہوتے کہ لوگوں کا ان کے فتویں کی طرف رجوع ہوا۔ اور ان کی پیروی ان کے میں حیات ہونے لگی۔

## دوسری صدی کے چند مقلدین کے نام

۱۔ قاضی اسماعیل الکندیؑ (۱۶۰ھ) قاضی مصر  
امام ابو حذیفہؓ کے طریقہ پر تھے۔ (ابجاہر المضییہ جلد اٹھ)

۲۔ یث بن سعدؓ (۵۵ھ) مفتی اعظم مصر  
یہ بھی صنی المذهب تھے۔ (التحات العبلاء ص۲۶)

- (۱) امام دیکی بن الجراح (۱۹۶ھ) کان یعنی بقول ابی حینفہ . (تذکرۃ احفاظ اللذہ یہی جلد ۲ ص ۲۸۷) یہ امام ابو حینفہ کے حدیث میں بھی شاگرد تھے کان قد سمع ابی حینفہ حدیثاً کثیراً . (جامع بیان العلم لابن عبد البر المالکی جلد ۱ ص ۲۹۷)
- (۲) امام عیین بن سعیدقطان (۱۹۸ھ) بفتی بقول ابی حینفہ . (تذکرہ جلد ۱ ص ۲۸۲ تہذیب التہذیب جلد ۱۰ ص ۳۵۵)
- (۳) امام عبد الرحمن بن مہدی (۱۹۸ھ) کان یذہب الی قول مالک . (الدیباخ المذهب ص ۱۳۶)
- (۴) امام عبد الشفار بن داؤد الحجرافی (۲۰۷ھ) امام ابو حینفہ کے پیروتھے . (دیکھئے تہذیب جلد ۲ ص ۳۶۳)
- (۵) امام محمد بن عبدالثربن الحکم (۲۰۸ھ) احمد فقهاء مصر من اصحاب مالک . (تذکرہ جلد ۲ ص ۲۲) مالکی مذهب میں سخت تشدد تھے جنفیوں اور شافعیوں کے خلاف کتابیں لکھیں . (الدیباخ المذهب ص ۲۳۳)
- امام شافعی (۲۰۷ھ) کا دور دوسری صدی کے آخر کا ہے۔ اپنے جب مصر گئے تو وہاں کے لوگوں کو زیادہ مالکی مذهب پر پایا۔ وہ لوگ امام شافعی کی جلالت قدر سے زیادہ متاثر ہیئے اور انہوں نے شافعی مذهب افتخار کر لیا۔ اس سے آنا پتہ چلتا ہے کہ دوسری صدی میں مصر تقلیدی پہنچ چکی تھی۔ وہاں حنفی مفتی بھی رہے۔ بچہ مالکیہ نے زور پکڑا اور جب وہاں حضرت امام شافعی آئے تو وہ شافعی مذهب پر آگئے۔ نواب صدیق حسن خاں صاحبؒ لکھتے ہیں:-
- اہل مصر کا نوا مالکیہ خلما قدم الشافعی مصر مخولوا الشافعیہ۔<sup>لہ</sup>
- ترجمہ معرکے لوگ پہلے مالکی طریق پر تھے جب وہاں امام شافعی گئے تو وہ اپنے کے مذهب پر آگئے۔

لہ الجنة فی الاہوۃ الحسنۃ بالسنة ص ۲۵

اگرچو محنتی صدی سے پہلے امام ابوحنینہ<sup>ؓ</sup>، امام مالک<sup>ؓ</sup> اور امام شافعی<sup>ؓ</sup> کی تقلید نہ ہی بخوبی تو امام شافعی<sup>ؓ</sup> کے آنے پر مصر میں یہ تبدیلی کس طرح واقع ہوئی۔

امام ابن شریح<sup>ؓ</sup> کی منزلت علمی سے کوئی واقع نہیں۔ اب پنے دوسری صدی کے مجدد جاتے تھے۔ اب ملے قواعد تقلید ترتیب دیئے ۔۔۔ یہ کس لیے؟ تاکہ تقلید کوئی غلط راہ اختیار نہ کر جائے۔ تاہم اتنا لزوم ہوا کہ تقلید ان دلزوں رائجِ محنتی اور یہ کوئی ایسا عمل نہ محسوس ہے جس میں کتاب و سنت کی رو سے کوئی قباحت ہے۔

ثواب صدیق حسن خالص صاحب<sup>ؓ</sup> الافتخار کے حوالے سے لکھتے ہیں:-

نشأ ابن شريح فاسس قواعد التقليد<sup>ل</sup>

ترجمہ، ابن شریح<sup>ؓ</sup> نے ہوش سنبھالا اور قواعد تقلید کی بنیادیں قائم کیں۔

## تیسرا صدی کے چند مقلدین کے نام

①۔ امام سعینی بن معین<sup>(ؓ)</sup> (۲۳۲ھ)

جرح و تبدیل کے امام ہیں علم حدیث میں مرجح خلافت تھے۔ امام ابوحنینہ<sup>ؓ</sup> کے قول پر فتویٰ دیتے تھے اور فتنہ حنفی کا اعتبار کرتے تھے۔ (دیکھئے تاریخ بغداد جلد ۱۳ ص ۲۷۳)

②۔ امام عبد الملک بن حبیب<sup>(ؓ)</sup> (۲۳۹ھ)

مالکی نسب کے پیر و بھتے۔ (تذکرۃ الحفاظ جلد ۱ ص ۱۵)

③۔ اسماعیل قاضی<sup>(ؓ)</sup> (۲۸۲ھ)

شیخ المالکیۃ بالعراق۔ (تذکرہ جلد ۲ ص ۱۵)

④۔ قلیہ جعفر بن مقصود عباسی<sup>(ؓ)</sup> (۲۴۶ھ)

امام شافعی کا متعدد تھا۔ (تاریخ الخلفاء لیسیطینی ص ۲۹)

- ⑤۔ امام عبد الغفار بن دائود الحراتیؓ (۲۴۳۰ھ)
- خنفی مسلم کا پر بھتے۔ (دیکھئے تہذیب التہذیب جلد ۶ ص ۳۶۶)
- ⑥۔ امام ابو بکر احمد بن محمد الراشمیؓ (۲۲۰۱ھ)
- صاحب الامام احمد۔ (تذکرہ جلد ۲ ص ۱۲۵)
- ⑦۔ امام سعید بن ابراهیم ع عبد الملکؓ (۲۷۸ھ)
- کان من کبار اصحاب احمد۔ (تذکرہ جلد ۷ ص ۱۲۳)
- ⑧۔ امام ابو بکر بن احمد بن محمد المرزوqiؓ (۵۲۷۵)
- من اجل اصحاب احمد بن حنبل۔ (تذکرہ جلد ۲ ص ۱۸۵)
- ⑨۔ ابو عبد الله محمد بن ابراهیم البشویریؓ (۵۲۹۰)
- امام ابو بکر بن خزیمؓ (۳۱۱ھ) ان کی رکاب خلائے ہوتے چلتے تھے۔
- من کبار الشافعیہ۔ (تمہذیب جلد ۹ ص ۳)
- ⑩۔ امام محمد بن نصرؓ (۵۲۹۱)
- اہل بیتہ حنفیوں۔ (تذکرہ جلد ۲ ص ۱۲۳)
- حدیث میں حافظ تھے گر مسلم کا حنفی تھے۔
- ⑪۔ امام نسائیؓ (۵۳۰۳)
- خطیب تبریزی میں صاحب بیٹکڑا لکھتے ہیں۔ وکان شافعی المذهب۔ (الاممال ص ۱۲۳)
- اس سے پتہ چلتا ہے کہ دوسری اور تیسری صدی ہجری میں انہمار عرب کی تقلید عام ہو چکی تھی۔
- ہال یہ صورت حال کہ کوئی شخص تقلید معین سے باہر نہ رہے۔ یہ پوچھتی صدی میں دیکھی گئی۔ دوسری
- اور تیسری صدیوں میں لقیناً کچھ لوگ غیر معین تقلید پر رہے ہیں۔

## اسلام کی پہلی تین صدیوں کا عمل

حضرت امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> (۱۵۱ھ) اور حضرت امام مالک<sup>رض</sup> (۹۰، ۱۰۴ھ) اور امام اوزاعی<sup>رض</sup> (۱۵۱ھ) پہلی دو صدیوں کے امام مجتہد ہیں۔ دوسری صدی کے آخریں امام شافعی<sup>رض</sup> (۲۰۴ھ) اور تیسرا صدی کے وسط میں حضرت امام احمد بن حنبل<sup>رض</sup> (۲۳۶ھ) کے مکاتب نکر قائم ہوئے۔ ان تین صدیوں میں ان جیوال علم کی عین معین تقلید کو ناجائز کہا گا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> ہے۔

لَمْ يَأْتِ الْمُؤْمِنُونَ مِنْ أَنْجَانَ الْمُشَاهِدَةِ إِلَّا مَنْ ظَهَرَ فِي الظَّاهِرَةِ

الاربعة يتلذدون من اتفق من العلماء من غير نكير من احد يعتبر انكارا  
ولو كان ذلك باطلًا لاذكروه بله

ترجمہ۔ لوگ صحابہؓ کے زمانے سے لے کر ناہب اربعہ کے ظہور تک جس عالم کی بات یعنی کا بھی تلاق ہر جائے برابر تقلید کرتے رہے ہیں بغیر اس کے کو کسی دوسرے پر نکیر کریں۔ اگر تلفیز کرنا کوئی غلط کام ہوتا تو وہ اسی دریں اس کا انکار کر دیتے۔

## ایک فلسفی کا ازالہ

بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ تقلید تربے شک عهد صحابہؓ سے چلی آرہی ہے اور اسے ہم بدعت نہیں کہتے۔ لیکن امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> اور امام شافعی<sup>رض</sup> کی تقلید تو عهد صحابہؓ میں نہ کھتی یہ کیوں بدعت نہ ہوگی؟ ہم جو ابا کہتے ہیں کہ آج ہم جن اماموں کے پچھے نماز پڑھتے ہیں کیا صحابہؓ نے ان کے پچھے نماز پڑھی؟ اگر نہیں تو چلہتے کہ آج کل جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا اور عہد صحابہؓ کے بعد کے کسی شخص کو امام بنانا یہ بھی بدعت ہونا طاہر ہے کہ ایسی بات کوئی جاہل بھی نہ کہے گا۔ نماز باجماعت پڑھنے

لَمْ يَأْتِ الْمُؤْمِنُونَ مِنْ أَنْجَانَ الْمُشَاهِدَةِ إِلَّا مَنْ ظَهَرَ فِي الظَّاهِرَةِ

ہم سلسلہ جب شریعت سے ثابت ہے تو ان راس عہد کے اماموں کے پیچھے نماز کیوں ناجائز ہو گی اسی طرح تقلید کا سلسلہ (کہ اعتماد اکسی کی بات مان لی جائے اور اس سے دلیل کا مطالبہ نہ کیا جائے) جب عہد صحابہ سے ثابت ہے تو بھرا مام الدینیفہ<sup>۲</sup> اور امام اث فی حکی تقلید کیوں ناجائز ہو گی۔ شریعت اور صرف اصول بتاتی ہے۔ ان پر عمل پھر اپنے کے لیے ہر درمیں لوگ چینے پڑتے ہیں اور جن لوگوں کو کوئی امت میں تبلیغ مواصل ہو جائے تو اسے الشرعاً کا ستر کوئی بھیجا چلہتے جو حضرت شاہ ولی اللہ عحد دہلوی<sup>۳</sup> لکھتے ہیں۔

و بالجملة فالتدبّر للجتهدين سر المحمد الله تعالى العلماء وجمعهم

من حيث يشعرون ولا يشعرون<sup>۴</sup>

ترجمہ۔ حاصل ایک ان مجتہدین کے ذریب کا پابند ہونا ایک ستر الہی ہے جو اللہ تعالیٰ نے علماء کے دروس میں اتنا رہا ہے اور اس پر سب کو جمع کر دیا ہے وہ سمجھیں یا نہ سمجھیں۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت شاہ ولی اللہ عہد کے درستک سب علماء تقلید متفق تھے۔ اس وقت کوئی معروف عین مقلد صفوی زمین پر نہ تھا۔

امہ اربعہ کی امامت پر کوئی نص نہ ساختی بلکن اسے کیا کہیں کہ اور ائمہ کے مقلد آہستہ آہستہ ناپید ہوتے گئے اور ان چار فتحوں کے سوا اور کوئی مناظر عمل نہ رہا جس پر امامت چل سکے اسے ستر الہی اور رازِ سکونی نہ کہا جائے تو اور کیا کیا جائے۔ اس کے لیے اگر کوئی لفظ مصطلحات شرعیہ میں موجود ہوتا تو حضرت شاہ ولی اللہ عہد اس کو ضرور پالیتے۔

علامہ ابن خلدون مغربی<sup>۵</sup> (۸۰۰ھ) کے معلم و فضل اور فہم و فراست سے کوئی واقف نہیں اب امت محمدی کی استقامت علی التقلید کو ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں بیہدث نیمودی<sup>۶</sup> (۱۲۲۲ھ) اوشخ الجدید میں اسے ان الفاظ میں نقل کیا ہے۔

دیار و امصار میں ان ہی الگ ارجع میں تقدیم مختصر ہو گئی اور ان کے سوابح امام تھے ان کے مقلد ناپید ہو گئے اور لوگوں نے اختلافات کے دروازے اور راستے بند کر دیے اور چونکہ اصطلاحات علمیہ مختلف ہو گئیں اور لوگ مرتبہ اجتہاد تک پہنچنے سے رو گئے اور اس امر کا اندازہ پیدا ہوا کہ اجتہاد کے میدان میں کہیں ایسے لوگ نہ کوڈ پڑیں جو شناس کے اہل ہیں نہ ان کا دین اور ان کی رائے قابلِ دُرُق ہے۔ لہذا علمائے زمانہ میں جو مخاطب تھے انہوں نے اجتہاد سے اپنے مخفی ظاہر کر دیا اور اس کے دُخوار ہونے کی تصریح فرمادی اور ان ہی ائمہ مجتہدین کی تقدیم کے لیے جن کے لوگ مقلد ہو رہے تھے ہدایت اور راہنمائی کرنے لگے۔

اور چونکہ تداولِ تقدیم میں تلاعِ عصب ہے یعنی اس طرح تقدیم کرنے میں کہ کبھی ایک امام اور کبھی دوسرا رے امام کی طرف رجوع کریں دین کھلونا بن جاتا ہے اس لیے اس طرح کی تقدیم کرنے سے لوگوں کو منع کرنے لگے اور ایک ہی امام کی تقدیم کرنے پر زور دینے لگے اور صرف نقل مذہب باقی رہے اور بعدِ تصحیح اصول والصالِ سند نہ بالروایۃ پر مقلد اپنے اپنے امام مجتہد کی تقدیم کرنے لگا۔ اور فتنہ سے آج بھروسہ اس امر کے اور کچھ مطلب نہیں ہے اور فی زمانہ میں اجتہاد و مردو د اور اس کی تقدیم صحیح اور مستروک ہے اور اہل اسلام ان ہی ائمہ ارجع کی تقدیم پر مستقیم ہو گئے ہیں بلے

یہاں جس معنی اجتہاد کو مردو د کہا گیا ہے اس سے مراد معنی اجتہاد مطلق ہے۔ ائمہ ارجع کے اصولوں کی روشنی میں قرآن و حدیث سے نئے مسائل کا استنباط و استخراج یہ اجتہاد مطلق نہیں ہے۔ یہ اجتہاد فی المسائل ہے۔ ان میں اجتہاد کرنے والا اپنے امام کے اصولی اجتہاد کے تحت پڑتا

لـ مقدمہ تاریخ ابن خلدون بحول الله و شفاعة الحمد لله و المنيع ص۹

ہے۔ گوہ اپنے استنباط و انتخراج میں اپنے امام سے کہیں مختلف یہوں نہ جانتکے جیسے امام طمادیؒ جو مجتہد مطلق نہیں صرف مجتہد فی المسائل ہیں۔

### دواہم قابل غور نکتے

بدریہ تعلیم یافتہ رُگ جنہوں نے کتاب و سنت کی تعلیم صاحبِ فن اساتذہ سے نہیں صرف رسالہ اور اخباروں سے حاصل کی ہے۔ وہ اجتہاد کے ان مختلف مراتب کو سمجھتے نہیں، صرف اجتہاد کا لفظ انہوں نے سُن رکھا ہے اور اسے وہ محسن تیریزے اسلامی مانعہ علم کی حیثیت سے جانتے ہیں وہ جب ابن خلدون کی یہ بات پڑھتے ہیں کہ علماء محتاطین نے اجتہاد سے اپنا عجز خاہر کر دیا تو وہ تمہراً اٹھتے ہیں کہ یہ بات قویٰ طبع پر پر بالکل خلاف فطرت ہے۔ جب ضرورات زمانہ پھیلتی جا رہی ہیں تو اگر اجتہاد کا دروازہ بند ہو تو ان حالات میں نئے نئے پیش آمدہ مسائل کا حل کیا ہے کہا جائے، کہنے ہیں اجتہاد مطلق کا دروازہ بند ہے۔ اجتہاد فی المسائل کی راہ بے شک کھلی ہے۔ اصل اجتہاد الحکم ارجح کے بعد اور وضع نہ کیے جائیں گے۔ ان کے دائروں اصول میں رہ کرنے امکنے والے مسائل آج بھی اجتہاد اٹے کیے جاسکتے ہیں۔

لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ پرانے مسائل میں بھی نئے سے سے اجتہاد کیا جائے۔ ان مسائل میں اجتہاد چار فہرتوں کی وسعت کے ساتھ موجود ہے۔ ان میں کوئی نئی راہ نکالنا پہلی کمی صدیوں کی امت کے خلاف عدم اعتماد کی قرارداد ہوگی۔ اس لیے نئے اجتہاد کو نئے پیش آمدہ مسائل تک محدود رکھنا ہوگا تاکہ اپنی علمی تاریخ قائم رہے۔ اور امت کے خلاف عدم اعتماد نہ ہو۔

دوسری نکتہ محسن ایک دسو سے ہے جو بعض ذہنوں میں کھلکھلے ہے کہ مجتہد مطلق وہ امام العینیؒ ہوں یا امام مالکؐ، ہیں تو آخر مجتہد ہی اور مجتہد مصیب بھی ہوتا ہے اور کسی مغلطی بھی تو گوہ ایک اجھے کسی صورت میں بھی نہیں بکھتا۔ اور اس کی پیروی سے کوئی امتی زیر بار خطا نہیں ہوتا۔ تاہم مقلدین کے لیے اس کی ہر ہربات میں پیر دی نہیں۔ اسے مقام رسالت کے قریب تولا کھڑا

نہیں کرتی؟ یہ وہ سوال ہے جو کئی ذہنوں میں کھلتا ہے۔

## الجواب

فتنہ حنفی کے پیروؤں کو امام ابو یوسف<sup>ؒ</sup> اور امام محمد بن شریع سے اس گمان سے بکال رکھا ہے۔ امام صاحب<sup>ؒ</sup> کے ایک ایک مسئلے پر ان حضرات نے تنقیدی نظر کی ہے۔ ان حضرات نے اور دوسرے ائمہ سے بھی ملاقات کی ہے اور ان سے اختلافی مسائل مسٹنے میں اور ان پر مزید یغور کیا ہے یہ حنفی صرف اس معنی میں ہیں کہ یہ لپنے امام کے اصل اجتہاد سے باہر نہیں نکلتے۔ کتاب و سنت سے استخراج و استنباط کے سلسلے میں یہ پورے مجتبہ ہیں۔ حضرت امام سے کچھی تفاوت کرتے اور کچھی اختلاف بھی۔ یہ حضرات مجتبہ فی المذهب ہیں۔ پھر ان تینوں سے جو مسائل رکنے ہوں انہیں امام طحاوی<sup>ؒ</sup> جیسے حضرات علی کرتے ہیں۔ یہ اجتہاد فی المسائل ہے پھر اگے ائمہ شافعیہ کے استنباط کر دے مسائل پر نئے مسائل کی تحریک ہوتی ہے۔ امام کرنی<sup>ؒ</sup> اس دائرہ میں بہت دینے کے ہیں پھر اگے ائمہ ترجیح آتے ہیں جیسے صاحب بہایہ۔

سو جس شخص کی فتنہ حنفی پر پوری نظر ہو گی اس کے ذہن میں کچھی یہ دسوسہ پیدا ہے کہ امام البجینیہ<sup>ؒ</sup> کی تنقید نے مقلدین کی نظر میں انہیں مقام رسالت کے قریب لاکھڑا کیا ہے۔ فتنہ کے اس تاریخی پیش نظر میں اس کا دہم تک کسی ذہن میں پیدا نہیں ہوتا۔ فتنہ حنفی میں ائمہ کے مختلف اقوال اور ان کی مختلف تحریکیات ملتی ہیں۔ عمل صرف مفتی ہے اقوال پر ملتا ہے۔ دوسرے اقوال صرف بصیرت پیدا کرنے کے لیے زیر بحث لائے جاتے ہیں۔

ان سب ائمہ کے حنفی ہونے کا مطلب صرف یہ ہے کہ یہ حضرات اصل اجتہاد میں حضرت امام کے اصول پر چلے ہیں۔ باقی رہا پیری کا مستدل تو فتنہ حنفی میں لاائق عمل صرف مفتی امور کو مٹھہ را جاتا ہے زکہ حضرت امام کو لانا مفرض الطاعۃ بانا جاتا ہے۔ سو مسائل مفتی بکی رہ میں فتنہ حنفی میں ایک اور خاص مسہب بکل آیا ہے پیری اس کی

کی جاتی ہے نہ کہ صرف حضرت امام کے فضیلوں کی ۔ اس صورتِ عمل نے فقہ حنفی کو کتاب و سنت کے بہت قریب کر دیا ہے، بلکہ یوں کہا جاسکتا ہے کہ فقہ حنفی کی پیری کتاب و سنت کی پیری کی ہی ایک درس نام ہے۔

جو عالم مل جائے اس کی تقلید کر لی جائے اس سے کہیں بہتر ہے کہ ان علماء کی تقلید کی جائے جو اپنے علم و تنویرے اور تفہیم میں مکری شہرت رکھتے ہوں۔ سو اس صاحبائی کی تلاش میں لوگ قیسری صدی میں اہل علم پر جمع ہونے لگئے اور بہت کم رہ گئے جو کسی امام فن مجتہد پر جمع نہ ہوں۔  
حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں:-

بعد الماتین ظهر فيهم المذهب للمجتهدین أعيانهم وقل من قال  
لا يعتمد على مذهب مجتهد بعينه و كان هو الواجب في ذلك الزمان.

ترجمہ مسلمانوں میں درصد یاں بعد معین مجتہدین سے انسلاک شروع ہو گیا تھا اور  
بہت کم لوگ رہ گئے جو کسی خاص مجتہد پر اعتماد نہ کرنے والے تھے اور یہ  
اعتماد اس دور میں واجب کے درجے میں سمجھا جاتا تھا۔

تمیری صدی کے بعد مجتہدین کی پیری میں یہ مذاہب معین طور پر قائم ہو گئے اور یہ اسی نظام کی تکمیل تھی جو عہدِ صحابیّ سے شروع ہوا تھا۔ حضرت شاہ ولی اللہؒ لکھتے ہیں:-

اعلم ان الناس كانوا قبل المائة الرابعة غير مجتمعين على تقليد الخاص

لذهب واحد بعينه.

ترجمہ جان لوگ پر محنتی صدی سے پہلے کسی ایک خاص امام کی تقلید پر جمع  
نہ تھے۔

اس عبارت کو اگر شاہ صاحبؒ کی پہلی عبارتوں کی روشنی میں سمجھا جائے تو حاصل یہ نکلا  
ہے کہ پہلی درصد یوں میں تقلید معین موجود تھی لیکن ابھی سب لوگ کسی امام کی تقلید پر جمع نہ تھے۔ ائمہ

بھی نہتے اور ان کے مقدمین بھی۔ تقدیم ان صدیوں میں موجود بھی لیکن لوگ باضا بطاطر پر کسی ایک امام کی تقدیم پر جمع نہتے کچھ مطلق تقدیم پر عمل پیرا نہتے۔ تیری صدی میں لوگ معین تقدیم پر جمع ہو گئے اور بہت کم رہ گئے جو تقدیم مطلق پر ہوں۔ البتہ چونھی صدی میں سب لوگ اور مجتہدین کے مذاہب پر آگئے اور یہ سدر آگے پڑا۔ یہاں تک کہ کوئی بھی تقدیم کا تارک نہ تھا اور اذبل السنتہ والجعاظ اپنی کا نام ہو کر رہ گیا جو ان مجتہدین کے پیرا نہتے۔

امام ابوحنیفہ<sup>رض</sup> (۶۰ھ) امام مالک<sup>رض</sup> (۹۰ھ) امام سعیان الشری<sup>رض</sup> (۱۴۰ھ) امام اوزاعی<sup>رض</sup> (۱۵۰ھ)

امام شافعی<sup>رض</sup> (۱۵۰ھ) اور امام احمد بن حنبل<sup>رض</sup> (۲۰۰ھ) کی تقدیم چلتی سہے اور سب مسلمان ان ائمہ میں سے کسی نہ کسی کے مقلد رہے ہے۔ یہاں تک کہ بعض مذاہب مدرس ہوتے گئے اور صرف چار مذاہب باقی رہ گئے۔ اس وقت یہی معلمین مذاہب اربعہ امت محمدیہ کا سواد اعظم نہتے اور اس تقدیم سے باہر آنا سواد اعظم سے خروج سمجھا جاتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب<sup>لکھتے ہیں</sup>:-

وَلَا إِنْدِرْسَتُ الْمَذَاهِبَ الْحَتَّةَ الْأَهْلَةَ الْأَرْبَعَةَ كَانَ ابْتَاعُهَا اَبْتَاعًا

لِلْسَوَادِ الْأَعْظَمِ وَالْخَرْوَجِ عَنْهَا خَرُوْجٌ وَجَاعِنِ السَوَادِ الْأَعْظَمِ<sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ جب تمام مذاہب حق ان چار کے سوانا پیدا ہو گئے تو اب چار کی پیری دی ہی سواد اعظم کی پیری دی رہی اور ان سے نکلا سواد اعظم سے نکلا تھہرا۔

## تمام مسائل میں ایک ہی عالم کی طرف رجوع کرنا

ہمارے کرم فرمایہ زمان لیتے ہیں کہ عالم پر اعتماد کر کے اس کا فتویے مان لے اور اس پر عمل کرے لیکن یہاں وہ دو نکتے اٹھاتے ہیں ۔۔

① صاحب علم گورہ دوسرے سے درجے میں کم ہو دوسرے کی بات پر اعتماد عمل نہ کرے

اس سے دلیل پڑھے۔  
 ② تمام مسائل میں آمدہ میں ایک بھی عالم کی طرف رجوع ذکرے۔ یہ صرف بنی کی شان ہے کہ  
 ہر منہل میں اس کی طرف رجوع ہو۔

ہم ان دولوں بالتوں سے آنفاظ نہیں کرتے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رض کی منزلت علمی سے کرن واقع نہیں۔ باسی ہمہ شان علم آپ حضرت  
 علی الرفقی رض کی پیروی اپنے لیے جائز سمجھتے ہیں اور ان کے فیصلے کے ہوتے ہوئے کسی اور طرف  
 رجوع نہیں کرتے۔ سب بالتوں میں انہی کی طرف رجوع چاہتے ہیں۔

طبقات ابن سعد میں سند صحیح سے مردی ہے۔

عن ابن عباس قل اذا اخذت شائقة عن علي لمن تجاوزها۔

ترجمہ حضرت ابن عباس سے مردی ہے کہ جب کوئی ثقة شخص ہمیں یہ بتا دے

کہ حضرت علی رض نے یہ بات کی ہے تو ہم کسی اور طرف نہ کہتے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کی مبالغت علمی سے کس کو انکار ہو سکتا ہے۔ آپ حضرت عمر رض  
 کی پیروی کر سبھت میں جلتے بینی کسر طرح اپنے لیے سند سمجھتے تھے۔ فرماتے ہیں۔

لوان الناس سلکوا وادیا و شعباً و سلک عصرا وادیا و شعباً سلکت وادی

عمر و شعبہ لوقنت عمر قفت عبد الله رض

ترجمہ۔ لوگ اگر ایک وادی اور راہ پر چل پڑیں اور حضرت عمر رض کسی درسی راہ

پر چلیں تو میں اس وادی میں چلوں گا جس پر حضرت عمر رض پل رہے ہوں۔ وہ فخر

میں قوت کریں گے تو میں بھی قوت پڑھوں گا۔

حضرت ابو موسیٰ الشعري رض کی عبارتی شخصیت کس سے ڈھکی ہوئی ہے۔ آپ سے ایک شخص  
 نے سند پہچا۔ آپ نے اسے بتایا (اس نے نہ دلیل پوچھی تھا اس نے بتائی) اس نے پھر دی مسند

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے پوچھا۔ آپ نے اسے وہ اور طرح بتایا اور اس نے زدیل پوچھی تاہم تو آپ نے بتائی۔ اس نے ان کا جواب پھر اگر حضرت ابو موسیٰ اشعریؑ کو بتایا تو آپ نے فرمایا۔

لا تستلطف مادام هذا الخبر فيكم لـ

ترجمہ۔ مجھ سے کوئی سئلہ نہ پوچھو جب تک یہ آخر بڑا عالم تم میں موجود ہے۔ سب مسائل میں ایک ہی عالم کی طرف رجوع کرنا ناجائز ہوتا تو حضرت ابو موسیٰ اشعریؑ کبھی اس کی تفیق نہ فرماتے۔

یہ بھی ذہن میں رہے کہ وہ مسئلہ اجتہادی ہو گا۔ اگر اس پر کوئی کتاب و مفت کی نفس موجود ہوتی تو دو لوں صحابیوں میں کوئی اختلاف نہ تھا معلوم ہوا اجتہادی مسائل میں لوگوں کا ایک بڑے عالم کی طرف رجوع کرنا اور دلیل طبعی میں نہ پڑنا صحابہ کی نظر میں ہرگز کوئی امر نہ موم نہ تھا۔ تقیید کی حقیقت اگری بھی ہے تو کیا صحابہؓ کے عہد میں یہ موجود نہ تھی۔

حضرت معاذ بن جبلؓ وہ صحابی ہیں جنہیں صحبتہ ہونے کی خصوصی نے سند بخشی کی۔ آپ کے عہد القدر شاگرد حضرت عمر بن میمونؓ سے کون واقف نہیں؟ حضرت معاذؓ نے انہیں دعیت کی کہ میری وفات کے بعد حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے ہاں پہنچے جانا۔ انہی سے علم حاصل کرنا اور انہی کے پاس رہنا۔

زندگی بھر ایک ہی عالم کے پاس رہنا اس پر علما اور اجتہاد اعتماد کرنا ہے۔ اسی طرح حضرت امام محمد حنفیہ حنفیہ کے ساتھ رہنے۔ عبد صحابہؓ میں بڑے عالموں پر اعتماد کرنا اور ان سے دلیل کی بحث میں نہ پڑنامہ رکھنے۔ عجیب نہیں سمجھا گیا۔

بڑے تو اپنی بھگر رہے تھے ملے بھی علم میں بڑے ہو جائیں تو تمام مسائل میں ان عالموں کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے جنہت انس بن مالک کہتی اور بھی علی شان رکھتے ہیں۔ یہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بطور فadem نو سال رہے۔ آپ کے سامنے حضرت حسن بصریؓ جوان ہوئے اور

لے یصحح سخواری عبد اللہ بن مسعودؓ سن بن ابی داؤد جلد ۲ ص ۲۷۷ تہ الجنة فی الاسرة الحسنة بالشدة مد

مجتہد کے درجہ کو پہنچے۔ اب آپ بڑھے ہو چکے تھے۔ اب آپ سے کوئی مسئلہ پر جھینک کے لیے  
آنا از آپ فرماتے ۔

سلوا مولا نا الحسن۔ ہمارے ہموں حسنؒ سے پرچھو۔

معروف ہوا تمام مسائل میں کسی ایک امام کی طرف رجوع کرنا ہرگز کوئی اسم منوع نہ سمجھا جاتا  
تھا، امام فتنہ تبیر حضرت محمد بن سیرینؑ کو کون نہیں جانتا۔ آپ نے اپنے شاگرد ابو بکر الہنديؑ  
کو فتحیت فرمائی ۔

الزم الشعبي فلقه رأيته يسفى والصحابه متواخرون ۔

ترجمہ شعبیؑ کی پیروی کا الترازم کرامہ میں نے انہیں اس وقت سے فتوی میتے  
دیکھا ہے جب صحابہؓ تعداد میں موجود تھے۔

اس سے پتہ چلا کہ اکابر علماء کی پیروی عہد صحابہؓ میں شروع ہو چکی تھی۔ ان علماء کے فتوے  
گروہ صحابہؓ میں سے (دہلی)، عام پڑتے تھے اور لوگ ان کی پیروی کرتے تھے۔ اتحاد اکسی عالم  
کے فتووں پر عمل پر اہونا اور اس کے ساتھ دلیل کی بحث میں نہ پڑنا اس دور میں ہرگز عیوب  
نہیں سمجھا جاتا تھا۔

امام ابوحنیفہؓ کی پیروی بھی عہد صحابہؓ میں شروع ہو چکی تھی۔ آپ نے نالہ فتوے دینا  
شروع کیا اور دینی مسائل میں لوگ آپ کی طرف رجوع کرنے لگے۔ آپ نالہ میں اپنے استاد  
کے جانشین ہوتے۔ صحابی رسول حضرت ابوالطفیل واثمہ بن اتفع غفارؓؑ کی اسی سال مفات ہری۔  
اس وقت حضرت امام کی عمر تین سال کی تھی۔ حضرت امام ابوحنیفہؓؑ بلکہ امام مالکؓؑ کو بھی یہ شرف حاصل  
ہے کہ ان کی پیروی عہد صحابہؓ میں شروع ہو گئی تھی اور لوگ ان کے فتووں پر عمل کرتے تھے۔  
تاہم وہ عہد صحابہؓ کے مجتہدین میں سے نہیں ہیں۔ اس دور کے مجتہد کہلانے کا حق حضرت عمرؓؑ اور  
حضرت عبد اللہ بن مسعودؓؑ حضرت علی المعنیؓؑ حضرت معاذ بن جبلؓؑ حضرت ابی بن کعبؓؑ اور حضرت

---

لہ طبقات ابن سعد جلد ۲ ص ۱۱۳ ۔ تذكرة الحفاظ جلد ۲ ص ۶۷

ابوالدرداء رضيٰ میسے اکابر کو ہی حاصل ہے۔ دور کے مجتہدین میں سرفہرست امام ابوحنینؓ، امام مالکؓ، امام ام زاعیؓ، امام سیث بن سعدؓ، امام سفیان الشریؓ، امام ابو یوسفؓ اور امام محمدؓ ہیں۔

فقہ کے تیسرے دور میں امام شافعیؓ، امام احمدؓ (۴۱۵ھ) سے (۵۲۰ھ) کے مابین جن الحمد کے فتوے امت میں جلدی رہے اور لوگ ان سے دلیل کی بحث میں گئے بغیر اعتماد ان پر عمل کرتے رہے ہیں۔ تیسرے قرن کے فقہار ہیں۔ ان کے بعد کوئی مجتہد اس درجے میں نہیں آیا کہ اس کی پیروی امت میں جاری ہوئی ہو۔

اس امت میں الحمد الرعیہ کی پیروی اس لیے خیر و برکت کا سبب سمجھی گئی ہے کہ یہ چاروں امام ان تین زمانوں رقوں (ثلاثۃ مشہر دلہا بالخیر) میں اپنے فتووں کی پیروی پاچکے تھے یہ فتوے دیتے رہے اور امت ان سے ان فتووں کی دلیل مسلم کیے بغیر اعتماد ان پر عمل کرتی رہی۔ جو پیغمبر (تعظیم)، ان تین زمانوں میں قبولیت عام پا جاتے۔ اسے کسی طرح بُرا نہیں کہا جا سکتا۔ ۲۔ نظرت نے ان تین زمانوں کے خیر ہونے کی اس طرح خبر دی ہے۔ آپ نے فرمایا:-

ترفی ثم الذین يلو نصر ثم الظیمن۔ یلو نصر لہ

ترجمہ۔ میرے دور کے لوگ (صحابہ کرمؓ) پھر ان کے بعد آئیے (تابعینؓ) پھر ان کے بعد آئیے (تابعینؓ) یعنی زملے بلان رسالت خیر القرون ہیں۔ تعظیم ان زمانوں میں جاری ہوئی۔ اہل علم فتویٰ دیتے تھے اور امت ان پر عمل کرتی تھی لوگوں کو دلیل سے بحث نہ تھی۔ اعتماد اہل علم کی بات قبول کرنا باتی تھی۔ یہ تعظیم کا آغاز ہے جو خیر القرون میں ہوا اگر یہ گمراہی ہوتی تو اس کا اغماز خیر القرون سے نہ ہوتا۔ ان ادارے کے لوگ مجموعی طور پر خیر انس تھے۔ خصوص سے پوچھا گیا تھا۔ ای الناس خیں۔ سب سے پچھے لوگ کون ہیں؟ آپ نے اس کے جواب میں یہ بات کہی تھی۔ تعظیم کا آغاز اپنی اچھے لوگوں سے ہوا تھا۔ اللہ تعالیٰ جن لوگوں سے خیر کا ارادہ کیں اپنیں فقة سے نوازتے ہیں۔

## تقلید شخصی کی تاریخ

تقلید ایک منہج کی حیثیت سے کتاب و سنت کا موصوع ہے اور تقلید امت میں کب سے پلی یہ تاریخ کا موصوع ہے۔ سب سعدیوں میں ایک ہی عالمگیری طرف رجوع کرنا یہ تقلید شخصی ہے یہ صحیح ہے کہ امت کے دور اول میں صحابہؓ کی پیروی جاری ہوئی اور پھر اکابر صحابہؓ کی پیروی کا انصراف بھی رہا۔ اذان بعد اکابر امّۃ تابعینؒ کی پیروی چلی۔ مگر چون ان کے مذاہب مدعوں نہ ہوئے اس لیے ان کی تقلید ان کے ناموں پر آگئے نہ چل سکی۔

امام ابوحنیفہؓ اس امت کی پہلی علمی شخصیت ہیں جنہوں نے علمائی ایک جماعت کو ساختھے کرنے کی تدوین کی۔ آپ کی وفات (۴۵۰ھ) میں ہوئی۔ آپ کے بڑے بڑے شاگرد آپ کے مولیٰ فقہ کی روشنی میں آگئے بڑھے اور ایک فتح مرتب کر دی۔ سوریہ بات پورے یقین سے کہی جا سکتی ہے کہ مسلمانوں میں دوسری صدی میں آپ کی پیروی جاری ہو چکی تھی۔ امام اوزاعیؓ (۴۵۰ھ) کی تقلید بھی شام میں یاد رہی ہوئی۔ اور امام مالک (۴۶۷ھ) کی جواز میں۔ تاہم یہ تقلید ایک مذق پر لئے میں تھی۔ سب لوگ کسی معین نہ ہب میں پابندی سے منسلک نہ تھے پھر اس سب سے آہستہ لوگ معین مذاہب میں آتے گئے۔ امام احمد بن حنبلؓ کی وفات (۴۲۰ھ) میں ہوئی اور تیسرا صدی میں ان کی فتح بھی مدنی ہو گئی۔

سرو دوسری صدی کے آخر سے تیسرا صدی کے آخر تک یہ وہ دور ہے جس میں ائمہ رابعہ کی معین پیروی آگئے چلی۔

## دوسری صدی میں فتح حنفی کی پیروی

عباسی خلیفہ الواثق بالله نے ۴۲۸ھ میں کچھ لوگوں کو سد سکندری کا حال دریافت کرنے کے لیے افواجے چین بھیجا۔ انہوں نے آگر جو رپورٹ دی اس میں یہ صریح طور پر مذکور ہے کہ



وہ لوگ حنفی مذہب کے پیروختے اور اس میں یہ بھی نہ کوئی ہے کہ وہ لوگ سلطنت عباسیہ سے بالکل بے خبر تھے۔ عباسی حکومت لا عاصمہ قائم ہوئی۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ وہ لوگ اس سے پہلے سے مشرق و سلطی سے نکلے ہوئے تھے اور یہ کہ اس وقت مسلمانوں میں فتح حنفی کی پیروی جاری ہو چکی تھی۔

نواب صدیق حسن خاں<sup>ؒ</sup> نے ریاض المتأرض میں ممالک الملائک کے خوال سے لکھا ہے۔

محافظان سر سکندری کو درآجنا بودند ہمہ دین اسلام داشتند و مذہب حنفی

وزبان عربی و فارسی میں لکھتے۔ اما از سلطنت عباسیہ بے خبر بودند۔

ترجمہ۔ محافظان سر سکندری جو اس وقت تھے سب دین اسلام پر تھے۔

مذہب ان کا حنفی تھا اور عربی اور فارسی بولتے تھے لیکن سلطنت عباسیہ

سے بے خبر تھے۔ (انہیں علم نہ تھا کہ مرکز میں خلافت بدل چکی ہے)۔

امام طحا مادی<sup>ؒ</sup> ۲۲۹ءیں پیدا ہوتے یہ اسماعیل بن حییی مزنی (۵۲۶ء) شاگرد امام طحا مادی کے شاگرد اور بھائی تھے۔ مزدین کھنثیہ ہیں یہ شافعی المذہب تھے اور پھر حنفی ہو گئے تھے۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ تیسری صدی کے نصف آخر میں ان معین فہلوں کی پیروی جاری ہو چکی تھی۔

ہندوستان میں مسلمانوں کا پہلا قافلہ اموی دور خلافت میں محمد بن قاسم کی سرگردگی میں پہنچا۔ یہاں جب اسلام آیا تو وہ کون سی فتوح کے طلاق تھا، یہ خلافت عباسیہ سے پہلے کی بات ہے جس سے اقتداء چینے بے خبر تھے۔ کشیر کب سے مسلمانوں کی بستی چلا آ رہا ہے؟ یہ بات کسی سے مخفی نہیں۔ اہل کشمیر اس دور میں کس فتوح پر تھے۔ اسے تاریخ فرشتہ میں ملاحظہ کیں۔

رمایا ہے آں تک کلم اجمعین حنفی مذہب اند ہے۔

ترجمہ۔ اس تک کی آبادی سب حنفی مذہب کی پابند ہے۔

۷۔ یامن المتأرض ص۔ بحوالہ ارشاد الحیدر تاریخ فرشتہ ص ۲۲۶

نائج ہند سلطان محمد غزنویؐ (۵۷) کا نام فتحیہ کے حنفیہ میں بڑی عزت سے لیا جاتا ہے۔ یہ دو درجے ہے جب مسلمانوں کے قافلے گنگا اور جمنا کے کنارے اُتر رہے تھے حضرت ملی چوری یہی (۵۷۶ھ) اولیا نے ہند میں پہنچے بزرگ ہیں جو لاہور میں آئے۔ آپ بھی حنفی مذہب کے پیر و مخترع اور اس دور میں ہندوستان میں حنفی فقہ کی بی پیری جاری تھی۔

ان حالات سے پتہ چلتا ہے کہ مسلمانوں میں فتحیہ کی پیری قدمِ الایام سے رائج ہو چکی تھی اور ان میں کچھ دوہرہ زمانہ بھی داخل ہے جس کے خیر ہونے اور گمراہی سے محفوظ رہنے کی خود سانِ شریعت نے پیری تھی۔

بعد ادھیں امام احمد بن حنبل (۴۸۰ھ) اور امام غزالیؐ (۵۰۵ھ) شافعی مذہب کے پیر و مخترع یہ ایک معین مذہب کی پیری تھی۔ امام فخر الدین رازیؐ (۴۰۶ھ) بھی ایک معین مذہب کے پیر و مخترع اور ایک معین مذہب کی پیری میں جلن سرگز کرنی عیوب نے سمجھا جاتا تھا۔

آپ نے اب آپ کو سائریں صدی میں لے چلیں:-

حضرت خواجہ نظام الدین دہلویؐ نے راحت القرب میں پاکتن کے شہر و آفاق بزرگ بابا فردیا کی تھیؐ کا ایک ارشاد ادا ذرا کچھ ۲۵۵ھ کے حوالہ سے نقل کیا ہے:-

ہر چار مذہب برحق ہیں لیکن با یقین جانا چاہیے کہ مذہب امام اعظمؐ کا سب سے فاضل تر ہے اور دوسرے مذاہب ان کے پس رو ہیں اور امام الغنیمؐ افضل المتفقین ہیں اور احمد شذر کہ ہم ان کے مذہب پر ہیں۔

شافعی مذہب کے علیل القدر فقیہ امام نوویؐ (۴۶۶ھ) لکھتے ہیں:-

اما الاجماع المطلق فالوا اختصر بالامامة الاربعة حتى اوجوا القليد  
واحد من هؤلاء ونقل امام الحرمین الاجماع عليه.

ترجمہ۔ اجتہاد مطلق کے متعلق علماء نے کہا کہ وہ ائمہ اربیبہ پر ختم ہو چکا ہے۔ یہاں

لے حدائق الحنفیۃ ص۲۔ ابوالحمراء راحت القرب، شہزادہ روضۃ الطالبین ص

تک کہ اب وہ ان مذاہب میں سے کسی ایک کی تقید واجب مٹھراتے ہیں اور امام الحرمین (۸۰، ۲۷۰ھ) نے اس پر اجماع نقل کیا ہے۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ اس دور میں ایک بھی غیر مقلد نہ تھا اور جو مجتہد نہ ہوا اس کے لیے ائمہ اربغ کی تقید ہرگز کوئی عیب نہ تھی بلکہ مجتہدین کی پیروی میں چلتے۔ آٹھویں صدی کے حافظ ابن تیمیہ (۲۸۰، ۲۸۱ھ) اس اعتراض کے جواب میں کہ رگوں نے اپنی طرف سے چار مذاہب گھر لیے ہیں۔ یہ حضور کے زمانہ میں نہ تھے۔ اپنی شہرہ آفاق کتاب منہاج السنۃ میں لکھتے ہیں:-

قوله ان هذة المذاهب لغير تکن في ز من النبي ولا الصحابة ان اسراد  
ان الاقوال لم تنقل عن النبي او عن الصحابة بان ترکوا قول النبي و  
الصحابۃ وابتدعوا خلاف ذلك فهذا كذب عليهم لا لهم لم يرتفعوا  
على محالفة الصحابة بل هم وساوا اهل السنة متبعون للصحابۃ فاقوا لهم وان قد  
الاعضا اهل السنة خالفة الصحابة لعدم علمه باقاؤهم بالباوقون يراقبونهم ويشربون  
خطاء من بین الفهم وان اراد ان نفس اصحابهم میکونا فی ذلك الزمان فهو  
لامعذور فيه من المعلوم ان كل قرن يأتي يكرزوا بعد القرن الاول به

ترجمہ ارشیبی کا یہ کہنا کہ یہ مذاہب اربعہ آنحضرت اور صحابہ کے زمانہ میں نہ تھے اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ ان کے احوال ہنہرست اور صحابہ سے منقول نہیں انہوں نے حضور اور صحابہ کی بات پھر دی ہے اور اپنی طرف سے یہ مذاہب گھر لیے ہیں تو یہ ان مذاہب پھر جھوٹ ہے کیونکہ وہ ہرگز صحابہ کی محالفت پر یقین نہیں بلکہ وہ سب اپنے احوال میں صحابہ کے متبعین ہیں اور اگر یہ بات تجزیہ کی جائے کہ انہوں نے (صحابہ کے) احوال پر الہام شد یا نہ کیا تو باقی تواریخ مدنظر رہے اور ان پہلوں کی مخالفت تھے اور اگر اس روشنی مقرر ہے کہ ان مذاہب کے امام اور دین تھے تو انہیں کوئی اقتراض کی بات نہیں بہر کی کو معلوم ہے کہ ہر آنے والے اداروں پہلے دور کے بعد ہی آتا ہے

تفقید خنی کی ضرورت اور اہمیت پر زور دیتے ہوئے آپ ان لوگوں پر بحث کرتے ہیں جبکہ کسی امام کے پیچے ملیں اور کبھی کسی کے پیچے آپ لکھتے ہیں ۔

يكونون في وقت يقلدون من يقصدون وفي وقت يقلدون من يصححه

بحسب الفرض والمعنى ومثل هذا لا يجوز زوال اتفاق الأمة .

ترجمہ۔ ایسے لوگ ایک وقت میں تو اس کی بات مانیں گے جو اس نکاح کو فاسد قرار دیتا ہے اور پھر دوسرے موقع پر اس کی پیروی کریں گے جو اسے صحیح کہے اور یہ سب اپنی غرض کے لیے ہو گا۔ ایسا کرننا کہ بھی تقدیم کسی کی اور کبھی کسی کی یہ یا بالاتفاق ائمہ جائز نہیں ہے۔

زیر صدی علیل القدر محدث حافظ ابن ہمام اسکندری (۸۲۱ھ) اپنی اصول فقہ کی کتاب التحریر میں لکھتے ہیں ۔

وعلى هذاما ذكر بعض المتأخرین منع التقليد غير الاربعة لأنضباط مذاهبيم  
وتقليد مسائلهم وتحصيدهن عموما ولمن يرموه في غيرهم لأن  
لانفراهن اتباععلم وهم صحيح .

ترجمہ۔ بعض متاخرین نے جو ائمہ ارجوی کے علاوہ کسی دوسرے کی تقدیم سے منع کیا ہے اسی پر مبنی ہے کیونکہ مذاہب اپنی چار اماموں کے مضبوط ہوتے اور تقدیم اپنی کے مسائل کی جاری ہوئی اور تحصیل عمومات اپنی کے ہال چلتی رہیں اور یہ باقی کسی دوسرے امام کے بارے میں معلوم نہیں ہوئیں کیونکہ ان کے پیر و باتی نہ ہے اور یہی بات صحیح ہے۔

اب دسویں صدی میں ملیں تقدیم فہم معین پر تیسرا صدی میں جواہجاع ہوا اس کی صدایے باذگشت یہاں دسویں صدی میں بھی نہیں۔ امام ابن سخیم مصری (۷۰۹ھ) لکھتے ہیں ۔

وما خالف الامنة الاربعة فهو مختلف للإجماع عليه

ترجمہ۔ اور جو تجزیہ امر اربعہ کے مختلف ہر دو اجماع امت کا خلاف ہے۔

یعنی ائمہ ارجمند کی پیری پر امت کا اجماع ہو چکا ہے اب جو تک تعلیم کی راہ پر چلے یا ان ائمہ ارجمند کے علاوہ کسی اور نام (جیسے نام اذاعیٰ، سینان الشوریٰ اور یحیث بن سعید دیغزہ) کا پیری تجویز کرے تو وہ اجماع امت کے ملاف ہونے کا ترکب سمجھا جائے گا اور یہ ظاہر ہے کہ جو مسلمانوں کے طریق کے خلاف چلے اس کا زخم جہنم کی طرف ہے اور وہ بہت ہی بُرا مکان ہے۔ اربعین نوریٰ کی شرع علامہ ابو یحیم سرخی مالکی نے لکھی ہے۔ اس میں اپنی وقت کا مالکی نقطہ نظر بھی ملاحظہ فرمائیں۔

اما فيما بعد ذلك لما قال ابن الصلاح ..... فلا يجوز تقليد غير الامة  
الاربعة مالك والجعفري حنفية والشافعى وأحمد لأن هؤلاء عرفت  
نوعاً عدم ذاتهم واستقرت أحكامها وقد مهات بابوهم وحرروها  
فرعاً فرعاً وحذفوا حذفوا

ترجمہ۔ سواس کے بعد جیسا کہ امام ابن حیان مصدور حنفی نے کہا ہے۔ ائمہ اربعہ امام مالک؟<sup>۱</sup>  
امام البغیثیہ، امام شافعی، اور امام احمد کے سوابی کی تقدیم جائز نہیں ان ائمہ کے  
قواعد مذہب صریح بہرچے ان کے حکامہ میں استقرار ہوا۔ ان کے پررواد  
نہ نہیں سلمت رکھا ہے اور ان کی ایک ایک فرع تکمیل ہے اور ان کے  
ایک ایک تکمیل کو قلمبند کیا ہے۔

صاحب تفسیر عباد بن حماد مرحوم جمال الدین محمد شرعی شیعی احمدی مسیحی مکتبتے ہیں۔

**يجب على العامي وغيره من يبلغ مرتبة الاجتهاد التزامه به معاين**

من مذاهب المحتدرين

لـ الشاهـ والـ ظـارـ عـاـلـ لـ الـ فـطـرـاتـ الـ سـيـرـ شـعـرـ بـ عـجـنـ الـ نـوـيـهـ صـ ٦٩ـ شـرـعـ جـمـعـ الـ جـمـعـ

ترجمہ، عامی اور دوسرے وہ لوگ جو علم رکھنے کے باوجود مرتبہ اجتہاد کو نہیں پہنچنے ان پر ان مجتہدین میں سے کسی ایک معین مذاہب کا التزام ضروری ہے۔ عبدالوهاب الشعراوی<sup>۱</sup> (۳۰۶ھ) میزان الشرفیۃ البکری میں لکھتے ہیں:-

وكان سید المخاصل رحمة الله تعالى اذا سأله انسان عن التقليد بهذه  
معين الاذن هل هو واجب ام لا يقول له يجب عليك التقليد بهذه ما دمت  
لم يصل الى شهود مين الشرفية الاولى من الواقع في الصدال و  
عليه عمل الناس اليوم.<sup>۲</sup>

ترجمہ، سیدی حضرت خاص سے جب کوئی شخص اس زمانے میں میں کسی مذاہب معین کی تقليد کے لیے پہنچتا کرایہ درجہ واجب میں ضروری ہے تو آپ اسے کہتے کہ جب تک تو شریعت اولیٰ کے چشمہ علم کا مقام شہود دن پالے کہ گمراہی میں گئے کام موقع نہ رہے۔ اس وقت تک سچھہ پر تقليد واجب ہے اور اسی پر آج مسلمانوں کا عمل ہے۔

اور گل ریب عالمگیر<sup>۳</sup> کے استاد شیخ احمد ملا جمیون<sup>۴</sup> (۱۱۳۰ھ) تفسیر حمدی میں لکھتے ہیں:-  
قد وقع الاجماع على ان الاتباع اما يجوز للاربع ..... وكذا لا يجوز  
الاتباع من حديث مجتهداً مخالفًا له حرث.

ترجمہ، اس پر اجماع ہو چکا ہے کہ اتباع صرف چار مذاہب اکی ہے..... اور اسی طرح اسی کی پیروی جائز نہیں جو کوئی نیا مجتہد ان مذاہب اربعہ کے خلاف اٹھے۔

ایسے اب آپ کو گیارہویں صدی میں لے چلیں تاکہ آپ دیکھیں کہ ان مذاہب اربعہ کی پری  
کس طرح مسلسل چلی اتری ہے۔

یعنی عبد الحق محدث دہلوی<sup>۵</sup> (۱۰۵۲ھ) لکھتے ہیں:-

لِمَيْزَانِ الشُّرْقِيَّةِ الْبَكْرِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ تَفْسِيرُ حَمْدَى مَلَكَ ۲۷۲ زَيْرٌ سُورَةُ الْأَنْبِيَاءُ

غناہ دین چھبار است سہ کہ را بے ازیں راہ م درے ازیں درہ اختیار نہ دہ  
بڑا دیگر رفقن و درے دیگر قلن عبیث دیا وہ پاشد بے

ترجمہ۔ اب (عملہ) دین کے جلد بی دائرے ہیں جو ان راہوں میں سے کسی ایک  
کو چن لے تو ان دروازوں میں سے کسی ایک پر آبیٹھے اس کے لیے کسی اور  
راہ کو اختیار کنا یا کسی اور دروازے پر آبیٹھنا انہوں اور یادہ (آوارگی)  
مُہِّرتا ہے۔

حضرت امام ربانی محدث شافعی (۷۰۷-۷۱۵ھ) مذہب جنفی کے بارے میں لکھتے ہیں :-  
و ایں مذہب باور جو دکثرت متابعاں دراصل و فروع از سارہ مذاہب متین  
و در استنباط طریق علیحدہ دار و ما ایں معنی بینی برحقیقت است عجب معاملہ  
است امام ابو حنینہ در تعلیید سنت از ہمہ پیش قدما است و احادیث سریل  
را در زنگ احادیث مند شایان متابعت میں داند و برائے خود مقدمے  
دارد ... و دیگران نہ پیش اند۔

ترجمہ۔ اور جنفی مذہب اصول و فروع میں اپنے پیرواؤں کی کثرت کے ساتھ  
دوسرے مذاہب سے احتیاز اور استنباط مسائل میں اپنی ایک علیحدہ راہ  
لکھتا ہے۔ میری بات حقیقت پر مبنی ہے اور عجیب بات ہے کہ امام ابو حنینہؓ  
سنت کی پیروی میں تمام اماموں سے اگئے ہیں اور احادیث سریل کو محض آحاد  
مند کے درجہ میں پیروی کے لائق سمجھتے ہیں اور اپنے قیاس پاے مقدم کرتے  
ہیں اور دوسراے مذاہب اس طور پر نہیں میں۔

یعنی ان کے ہاں سریل حدیث اپنے قیاس پر مقدم نہیں کی جاتی۔ اسی طرح وہ دوسرے ائمہ  
ضعیف حدیث پالپنے قیاس کو مقدم نہیں کرتے ہیں۔

لے طرح سفر السعادة مکمل مکتوبات دفتر دم، ۵۵ ص ۱۰۸

اس وقت سے لے کر شاہ ولی الشریعت دہلویؒ (۱۴۶۰ھ) تک پوری امت کے کابر  
تقلید شخصی پر جمیع رہے ہیں حضرت شاہ صاحبؒ لکھتے ہیں :-

هذا المذاهب الاربعة المدونة المحررة قد اجتمعوا امة من يعتقد بها  
منها على جواز تقليدها الى يومنا هذا۔<sup>۱</sup>

ترجمہ۔ یہ چار مذاہب جو دون ہر کچھے اور کچھے جا پکھے پوری امت یا جو اس  
میں سمجھے جا سکتے ہیں ہمارے دور تک سب اس پر مشتمل ہیں۔  
پھر ہر کے جا کر لکھتے ہیں ۔<sup>۲</sup>

وَنِيْ ذلِكَ كَلِمَاتُ الْمُصَالِحَ مَا لَا يَخْفِيُ لِأَسْتِيْمَانِ هَذِهِ الْإِتَامِ الَّتِي  
فَقَرَرَتْ الْمُسْمَحَدًا وَأَشْرَبَ النَّفَرَسَ الْمَوْحَدَ وَاعْجَبَ كُلَّ ذِي  
رَأْيٍ رَأْيَهُ۔<sup>۳</sup>

ترجمہ اور ان تمام امور میں جو صلحیت ہیں وہ کسی سے مخفی نہیں خصوصاً ان لوں  
میں کہ ہمیں بہت کمزور پڑ چکی ہیں۔ انسان خواہشات نفس میں دو بے ہوئے  
ہیں اور ہر رائے کر کھنے والا اپنی رائے کے کاگر دیدہ ہو رہا ہے۔

یعنی خواہشات اور خود پسندی کے اس دور میں تک تقلید اور ربی افت ہو گئی اور اس میں  
امت کیلے اور ربی ابتلاء ہے۔

ہندوستان میں امام الرعنیہؒ کی پیروی واجب ہے اور عالمی کے لیے تقدیمے نکلنے اثریت  
کے پکھے کو گھٹے سے اتنا زادہ ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ ایک دوسری بھگر لکھتے ہیں ۔<sup>۴</sup>

فَإِذَا كَانَ الْإِنْسَانُ جَاهِلًا فِي بَلَادِ الْمَهْدَى أَوْ بَلَادِ مَا وَرَاءَ النَّهْرِ وَلَمْ يَسْمُعْ  
هَذَا كَعَالِمَ الشَّافِعِيِّ وَلَا مَالِكِيِّ وَلَا حَنْبَلِيِّ وَلَا كَاتِبَ مِنْ كِتَابِ الْمَذَاهِبِ  
وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يَقْتَدِي بِمِذَهَبِ أَبِي حَنِيفَةَ وَيَحْرِمُ عَلَيْهِ أَنْ يَخْرُجَ مِنْ

مذہبہ لانہ حیث مذکوٰ خل من عنقہ ..... ربقة الشرعية ویتو سدا  
مهملاً بخلاف ما اذا كان في الحرمین بل

مشائکوئی انسان ہندوستان یا مادر النہر کے کسی علاقے میں رہتا ہے جہاں  
کرنی شانی یا مالکی یا عنبی عالم نہیں ہے ان مذاہب میں سے کسی کی کتاب  
اس کے پاس ہے تو اس پر واجب ہے کہ وہ امام ابوحنیفہؓ کی پیرودی کرے  
اس کے لیے امام ابوحنیفہؓ کے مذہب سے مکمل حرام ہے کیونکہ اس صورت  
میں وہ شرعیت کا پٹکا ہی اپنی گزدن سے اُمارنے والا ہو گا اور وہ دین سے  
بالکل غالی ہو کر رہ جائے گا بخلاف، اس صورت کے کہ وہ حرمین میں ہو جہاں  
دوسرے مذاہب کے پیرودجی ملتے ہیں۔  
یہ بارہویں حدی میں نظریہ تقلید کی توثیق ہے۔ اپنے کے بعد آپ کے جانشین حضرت شاہ  
عبدالعزیز محدث دہڑیؓ بھی اس پر پوری طرح کاربندر ہے۔ ان کے بعد ان کے جانشین اسناذ  
افق حضرت شاہ محمد اسحقؓ اس پر پوری طرح کاربندر ہے۔ اپنے لکھتے ہیں:-  
اتباع مسائل مذاہب ارجح بعثت میت ان سیکھ نہ سئہ بلکہ اتباع انہا  
ست است۔

ترجمہ۔ مذاہب ارجحہ کی پیرودی کرنا بعثت نہیں ہے نہ سیکھ اور نہ حسنہ۔ ان  
کے طریق پر چنان ہی راہ سنت ہے۔  
پھر یہ بھی فرماتے ہیں:-

ہرگز معلم ایشان را بعدتی خواہ نہ گفت۔ زیرا کہ تقدیر ایشان تقلید حدیث شریف  
است باعتبار اظاہر والباطن پس متبع حدیث را بعدتی لفتن ضلال و موجب  
نکال است۔

---

سلہ الانفاس ص ۱۷۶ مسائل ص ۱۷۷ ت ایضاً ص ۱۷۹

ترجمہ۔ مذاہب، ارتعش کے مقدورین کو عینی ذکر نہ پا ہے کیونکہ ان کی تلقیٰ تجھیت میں باعتبار ظاہر و باطن حدیث شریف کی پیرودی ہے۔ سوانح کے مخدورین کو عینی کہنا گرا ہی ہے اور پہ موقن ترجیب سزا ہے۔

حضرت شاہ اسماعیل شہیدؒ بھی تکہتے ہیں۔

دراعمال اتباع مذاہب، ارتعش کہ رائج در تمام اہل اسلام است بہتر و خوب است۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ اعمال میں مذاہب ارتعش کی پیرودی جیسا کہ سب اہل اسلام میں رائج ہے بہت اچھی بات ہے اور خوب ہے۔

فرد عات میں مذاہب ارتعش کی پیرودی کہ ان دونوں تمام اہل اسلام میں رائج ہے بہت اچھی بات ہے اور خوب ہے۔

غور کیجئے؟ یہاں اس دور میں تمام عالم اسلام کو مذاہب ارتعش میں منسلک تھا یا ہے۔ معلوم ہوا ان دونوں ہند و سستان میں کوئی گروہ غیر مقلدین کا نہ تھا۔ نسلک میں کوئی جماعت ترک تلقید کے نام سے پائی جاتی تھی۔ اگر کوئی اور گروہ ہو جی تو آپ اسے اہل اسلام میں سے ن سمجھتے تھے۔ اہل اسلام ان دونوں ان مذاہب ارتعش میں ہمایا پائے جلتے تھے۔

اسی عہد کے قریب شیخ محمد بن عبد الرحمن بن سجدیؒ (۱۴۰۶ھ) ہرئے ہیں۔ آپ بھی مقدور تھے اور عجلی المذہب تھے۔ اب تک ان کے پیرو احمد الجرام میں میں رکعت ترادیح پڑھتے ہیں۔ اٹھ نہیں پڑھتے۔ اگر وہ آئین اور کنجی آواز سے کہتے ہیں تو عجلی ہونے کی وجہ سے، غیر مقلدین کے طور پر نہیں۔ زادہ ایک محبس کی طلاق ملنگ کو ایک طلاق کہتے ہیں۔ آل سعود آل شیخ کے مذہب پر ہیں اور یہ حضرات الہ ارتعش میں سے کسی ایک کی تلقید کو واجب جانتے ہیں۔

۱۲ محرم ۱۷۸۱ھ ہفتہ کے دن شاہ سعود اول کہ میں داخل ہرئے اور اپنے عتیدے کا

ان نظریوں میں انطباق رکھ رہا ہے۔

سلف صالحین میں سب سے پہلے خلقا کے راشدین آتے ہیں جن کی پیر دی کامیں حکم دیا گیا ہے... خلقا کے راشدین کے بعد ائمما ربهم مجتہدین ہیں ائمما ربهم کے بعد وہ لوگ ہیں جنہوں نے ائمما ربهم سے علم حاصل کیا اور اسی طرح ہم تیرے ترن تک کے بزرگوں کے احوال و آثار کے مانندے اور قبول کرنے کے لیے تیار ہیں۔

چھڑا گے جا کر لکھتے ہیں:-

ہم فروعی مسائل میں حضرت امام احمد بن حنبلؓ کے طریقہ پر ہیں چونکہ ائمما ربهم البرعینہ "مالك" شافعی "احمد بن حنبل" کا طریقہ منضبط ہے اس لیے ہم ان کے سی قدر پر انکار نہیں کرتے۔ ہم لوگوں کو محبوہ رکھتے ہیں کہ وہ چاروں ائمما میں سے کسی ایک کی تقید کریں۔

شیخ محمد بن عبد الرحمن البهابیؒ کے صاحبزادے شیخ عبد اللہؓ نے اپنے سلک پر ایک رسالہ کھا ہے۔ اپ اس میں کھل کر اپنے نظریہ تقید کی تائید کرتے ہیں۔ اپ لکھتے ہیں:-

وَنَحْنُ الْيَسَّافُ فِي الْفَرْوَعِ عَلَى مِذَهَبِ الْأَمَامِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ وَلَا نَنْكِرُ عَلَى مَنْ  
قَدَّمَ الْإِلَمَةُ الْأَرْبَعَةُ دُونَ عِزِّهِمْ لِعدَمِ ضِيَاطِ مَذاهِبِ الْغَيْرِ ... وَ  
نَبِّرُهُمْ عَلَى تَقْلِيدِ أَحَدِ الْإِلَمَةِ الْأَرْبَعَةِ وَلَا سَتْحَنُ مَرْتَبَةَ الْاجْتِمَادِ وَ  
أَحَدَ مَنْ يَدْعُونَ بِهِ

ترجمہ اور ہم فروعات میں امام احمد بن حنبلؓ کے مذهب پر ہیں اور ہم ائمما ربهم

رسالہ۔ ترجمہ مولانا اسماعیل غزالی مطبع وزارت اسلام امریسر لہ ایضاً مترجم مولانا اسماعیل غزالی نے ترجمہ کے نیچے اپنا اختلاف درٹ لکھ دیا کہ یہ چیز خلاف شریعت ہے مولانا یہاں یہ بتانا چاہتے ہیں کہ وہ شیخ محمد بن عبد الرحمن البهابیؒ سے علم میں زیادہ ہیں۔ شیخ محمد بن عبد الرحمن البهابیؒ<sup>۵۹</sup> تالیف شیخ احمد بن حجر قاضی مکملہ شرعیہ قطر

کے تقلید میں سے کسی پر ترکِ حدیث کی نجیب نہیں کرتے یہ بات اور  
ذہب کے لیے نہیں کیونکہ اور انہم کے ذہب منضبط نہیں ہو پائے۔  
ہم لوگوں کو انہم اربابہ میں سے کسی ایک کی تقدیم کا پابند رکھتے ہیں اور اپنے لیے  
ہم اجتہاد کے مدعی نہیں نہ ہم (علمائے سنجد) ہیں سے کسی نے اسکا دعویٰ کیا ہے  
مولانا اسماعیل غزنوی کے ارد و ترجمہ میں یہ عبارت ہے ۔۔

مطلق اجتہاد کے ذہم مسخن ہیں اور نہ ہم میں سے کوئی اس کا دعویٰ دار ہے ۔۔  
ان حالات سے پتہ چلتا ہے کہ کیا ہندوستان اور کیا سعودی عرب پُری دنیا میں ان  
ذہل کہیں بھی ترکِ تقدیم یا سلف صاحیجن اور فقیہاء محدثین کے خلاف مسلمانوں میں کوئی تحريك  
نہیں ان دلنوں اکابر نعمت کے نام پر کوئی فرقہ کہیں پایا جاتا تھا اسکا بار حدیث کے نام پر بصفیر  
پاکِ دہنہ میں کوئی تحريك موجود نہیں۔

اس عہد کے قریب تریب علامہ سجر العلوم (۱۲۵۵ھ) شارح مسلم التبرت گزرے ہیں۔  
ان سے تیرہ ہی صدی کا حال معلوم کریں ۔۔

بل يجحب عليهما تتابع الذين سبروا اى تعميراً وبوبا اى اور دوا  
ابواباً بالكل مسئلة عليحدده فهذا بمسئلة كل بباب ونحوها كل  
مسئلة عن غيرها و جمعوا بينهما بجامع و فرقاً بفارق و عللوها  
ای اور دوا والكل مسئلة علتة و فصلوا تفصيلاً و عليه بنى ابن الصلاح  
منع تقليد غير الإمامة الرابعة ..... لان ذلك المذكور لم يرد في غيرهم  
ترجمہ لوگوں پران لوگوں کی اتباع ضروری ہے جنہوں نے دین کی گہرائی پائی  
(وہ مجتہد ہوتے) اور انہوں نے دین کے سائل کو مختلف الbab میں علیحدہ

---

لہ رمالہ ۷۷ مسلم رہتے ہے کہ یہ صرف ختنی نہیں جو مطلق اجتہاد کا دروازہ بند مانتے ہیں۔  
سودی عرب کے مبنی علمائی بھی یہی صدا ہے: لہ فواتح الرحمۃ م ۲۹

علیحدہ نکلا۔ ہر باب کے مسائل کی تہذیب اور تنقیح کی امور ان کے ہائی منتشر  
قدیم معلوم ہیں اور ماہر الفرق امور معلوم کیے۔ ابن حلاح نے اسی بنای پر احمد را رب  
کے سواد درسرے اماموں کی تقلید سے رد کا ہے کیونکہ مذهب کی یہ تہذیب د  
تنقیح اور انبساط و تجربہ اور دوں کے ہال نہیں پائی گئی۔  
فاضمی شنا، اللہ پاپیتی (۱۲۲۵ھ) بھی لکھتے ہیں:

فان اهل السنن والجماعة ..... لم يبق في فروع المسائل سريّه هذالمذاهب  
الاربعة فقد انفرد الاجماع المركب على بطلان قول من يخالف هلهلم.  
وقد قال الله تعالى ومن يتبع غير سبيل المؤمنين فلاته وتوبي ونصله  
جهنم وساعت مصيرنا

تجھے الہانستہ راجھما قہ میں فروع مسائل میں ان نا سب اربعے ہوا اور  
کوئی طریقہ نہیں رہا اب جوان سب کے خلاف چیزیں کے فلک ہوتے پر محظی  
مرکب مختصر ہو چکا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جو شخص مسلمانوں کی راہ کے خلاف  
چلا ہم اسے پیغیر دیں گے جس طرف وہ چلا اور ہم اسے جہنم پہنچایں گے  
اور وہ بہت بُرا حُکما نہ ہے۔

علام سید احمد طباطبائیؒ (۱۲۳۳ھ) لکھتے ہیں۔

هذه الطائفة الناجية قد اجتمعوا اليوم في المذاهب الاربعة **الغافر**  
والملائكة والشافعيون والحنابلة ومن كان خارجًا من هذه المذاهب  
**الاربعة** في ذلك الزمان فهو أهل المدحّة والنار.

ترجمہ۔ یہ فرقہ ناجیہ آج ان مذاہب اور عقاید میں موجود ہے وہ تنی۔ مالکی شافعی۔ در عین حال ہیں احمد بر شفیع اس درر میں ان مذاہب اور عقاید سے باہر ہو گا دوسرے آگلے

۷۰۰ جنیں سب سے دریاں ہیں ملکوں میں ملک اسلام کے  
۷۰۱ تفسیر مطہری جلد ۲ ص ۳۶۴ آئیت و لامیقز بعض اپس اپاریا پامن دون اللہ اہل عزراں کے مظلومین میں ملک اسلام

کے لیے ہے اور بعثتی ہے

انگریز حکومت قائم ہرنے کے بعد مسلمانوں میں آزادی نکل کے نام پر فرقے بننے لگے تک تقید کی پہلی اذان مولانا نذریسین صاحب دہلوی نے دی اور جو لوگ ان کے گرد جمع ہوتے ہیں اپنے آنکھ کے شیخ الکل خٹھرے تاہم مطلق تقید کا انکار یہ حضرت بھی نہ کرتے تھے۔ تقید اور اتباع میں کچھ فرق کر کے یہ تقید کے خلاف اٹھے۔ ابتداء میں یہ تارکین تقید محمد یا محمدی لہوتے تھے جماعت کے لیے گورنمنٹ نے ابھی امدادیت کے نام کی منظوری نہ دی تھی۔

مولانا محمد سین بیاری صاحب کا غیر متّدین پڑھا احسان ہے کہ انہوں نے بڑی محنت اور بجا جاتے انگریز حکومت سے جماعت کے لیے امدادیت کا لفظ منظر کرایا۔

بایں ہمہ یہ حضرت، تقید سلفی سے منکر نہیں اور تقید کا اس درجہ اقرار کیے بغیر سودی عرب میں نہیں کوئی پذیرائی نہیں ملتی۔

نامناسب نہ ہرگا کہ ہم تاریخ تقید کے ساتھ اس پر کچھ مختصر تبصرہ کریں کہ تقید مطلق کیوں تقدیشی میں منتقل ہوئی۔ ازاں بعد تم تاریخ تک تقید پر بھی ایک طازانہ نظر دالئے ہیں طلبہ کو چاہیے کہ تردید یا تائیکے مذہب سے مکر علیحدہ رہ کر مختلف فرقوں کے تاریخی پیشہ پر نظر رکھیں۔ اس سے مسلمانوں کی تاریخ سمجھنے میں بہت مدد ملے گی۔

وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْقِيدِ وَبِهِ الْأَمْةُ تَعْلِيقٌ

## تقلید مطلق کس طرح تقلید شخصی میں منتقل ہوئی؟

تقلید مطلق نام اتفاق کے واقع سے پوچھ کر چلنے کی ایک نظری راہ تھی۔ دنیا کے جملہ اسلامی امور اس اعتماد سے چلے ہیں۔ سب لوگ ہر ایک فن یا لائن میں اس کے جاننے والے ہر جا میں یہ عمل ناممکن ہے۔ دسارے ڈاکٹر ہو سکتے ہیں، نہ انجینئر، دسارے تاجر بن سکتے ہیں نہ بیربر، نہ سب اکاؤنٹنٹ ہو سکتے ہیں نہ پروفیسر۔ دنیا میں ان سب اصناف بني آدم کی اپنے اپنے دائرے میں ضرورت ہے۔ سو شروع سے یہ انسانی فطرت رہی ہے کہ نہ جاننے والوں سے پوچھ کر چلیں اور اسی رام سے انسان نے اپنی جلد معاشی معاشرتی اور تمدنی ضرورتیں پوری کی ہیں۔ اور اس پر آج تک کسی نے اعتراض نہیں کیا۔

دین کا پورا علم اور کتاب و تہذیب کا پورا احاطہ ہر مسلمان کو میسر ہے۔ یہ بات عمل ناممکن ہے۔ اللہ رب العزت نے اس پیش آنے والی مشکل کو اسی اصول سے حل کرنے کی تعلیم دی ہے۔

ارشاد فرمایا :-

فاسئلوا اهل الذکر ان سکتم تعلمون۔ (آل الحل آیت ۲۳)

ترجمہ۔ تم اب ذکر سے پوچھ دیا کرو اگر تم جانتے نہیں۔

پہلے دور میں خیر غالب تھی۔ لوگ دین پر رضاۓ الہی کے لیے عمل پر اہوتے تھے۔ اور حسب ضرورت اب عمل سے پوچھ کر چلتے تھے بلکن بعد کے زمانے میں ایسے لوگ بھی ہوتے جو اہل علم سے رابط عمل پر چھپنے کے لیے نہیں اپنی سہولت دھونڈنے کے سوال کرتے اور جہاں اپنی خداش کو تسلیکیں ملے اور اپنی سہولت کر رہے ملے پر وہی کارخ اور هر مرد لیتے کہ چلاس بات میں ان کے چیजیں سہی۔ خواہش لفڑ کی اس پیردمی سے پوری دینی زندگی کے معروض خطر میں بلنے کا خطرہ پیدا ہو گیا۔ اب ضرورت تھی کہ اس خطرے پر قابو پایا جائے۔

اکابر تابعین بعض بعض فروع میں بعض بعض معین صحابہ کی تقلید کرتے رہے ہیں (مشلاً یہ کہ ذرائع اور دراثت کی بات ہوتی حضرت زید بن ثابتؓ کی طرف رُخ کرتے تھے۔ حال و حرام کا مکمل معلوم کرنا ہوتی حضرت، معاذؓ کی طرف رُخ کرتے۔ تسلیم پوچھنی ہوتی حضرت ابن عباسؓ کی طرف رجوع کرتے) اس میں ان کی غرض میں رضائے الہی کا حوصلہ ہوتا تھا ان حضرات کی اپنے اپنے باب علم میں عقیرت بھتی ان تابعین کے سامنے اپنے منادات کی پروارش نہ بھتی لیکن اگلے دو ریل جب علم کے بہت سے گوشے واضح ہو چکے اور سوال اور فتاویٰ پھیل گئے تقلید مطلق جاری بھتی تاہم خواہش پرستی اور منعاد ذاتی کے لیے کچھ بندگان نفس اپنے مطلب کی تلاش میں لگے اور شرعیت کی رخصتوں کو رخصونہ ڈھونڈ کر انہوں نے اپنے لوائح عمل بنانے کی کوششیں شروع کر دیں۔ اب تقلید صرف تلاشِ علم کے لیے نہیں منقاد نفس کے لیے بھی ہونے لگی۔

تاریخ کے اس نازک مولڈ پر علمائے حق آگے پڑھے اور انہوں نے اختلافات اور گمراہی سے بچانے کے لیے اس تقلید کی حمایت کی جو اس خواہش پرستی کو روک سکے۔ اب اس نقطہ نظر سے تقلید شخصی ضروری سمجھی جانے لگی۔ پہلے تقلید شخصی موجود تر بھتی لیکن اسے ضروری نہ سمجھا جاتا تھا۔ اب اس نئے مولڈ پر تقلید شخصی کو واجب قرار دیا گیا۔ اس کا آغاز تیسرا صدی کے آخر میں ہوا پوچھتی صدی میں سب لگ معین مذاہب پر آگئے تھے۔

## تقلید شخصی کوئی بدعت نہیں

تقلید شخصی ہبہ صحابہ میں بھی جاری بھتی گو اس جامیعت سے نہیں کہ سب صحابہؓ میں فہتمکے صحابہ کے پیرو ہوں۔ تاہم اس کے مطلق وجود سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ اب تیسرا صدی میں اس کا اس جامیع انداز میں پوری امت پر پھیانا اور چرچی صدی میں کسی کا تقلید مجتہد سے باہر نہ رہنا اسی اصل کی تکمیل ہے جو فہتمکے صحابہؓ کی پیریدی سے امت میں قائم ہوئی بھتی آگے کے صحابہؓ کے مذاہب کیوں نہ چلے؟ اس لیے کہ وہ مدون نہ ہوئے محتے جن مجتہدین کے مذاہب مدون

ہوتے امت میں انہی کی پیرودی آگے چلی۔

یہ اسی طرح ہے جس طرح حضور کے زمانے میں دین را توں کی باہمیتہ تراویح کے بعد صحابہ متفرق طور پر مخدود جماعات میں تاریخ پڑھتے تھے حضرت عمر بن نے انہیں متعدد جماعات سے لاکر پھر ایک امام پر جمع کر دیا اور یہ شرعاً بدلت نہ تھی گردنظر ہر ایک نبی بات دکھائی دے۔ اسی طرح عام مسلمانوں کا تیسری صدی میں معین مذاہب اپر آ جانا اسی اصل کی ایک ذرع ہے جو عہد صحابہ میں قائم ہو چکی تھی حضور نے خود اپنے بعد کسے یہ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کی اقتدار کا حکم دیا تھا اور حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ حضرت عثمانؓ جیسے علمی مجتہد کو بھی سیرت شیخین کی پرمی کا پابند کیا تھا اور پھر ان الاف کی پیرودی ایسی ضروری سمجھی گئی کہ حضرت حنفیؓ نے حضرت معاویہؓ سے صحیح کرتے ہوئے انہیں اس بات کا پابند کیا کہ کتاب و سنت کے امت میں بات چیزیں تراہنی خلنانے صالحین کی جرود را مل سے ہوتے آتے ہیں۔

### تقلید شخصی پر تیسری صدی کے بعد امت کا اجماع

جب تک امت عملًا تسلیم میں پر جمع نہ ہوئی تقلید مطلعہ کی گنجائش تھی جب امت کا پر کھنچی صدی میں تقلید شخصی پر اجماع ہو گیا اور بالآخر صرف مذاہب الرفع باقی رہے تو اب ان کی پیرودی سواد اغظم کی پیرودی شمار ہوتی تھی اور تقلید سے نکلا سواد اغظم سے نکلا شمار ہوتا تھا حالات بدلنے پر فتویٰ نئے حالات کو ساتھ سنبھیتا ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ عدید شاہ ہبھیؒ لکھتے ہیں۔

وَبَدَ الْمَاتِينَ ظَهَرَتْ فِيهَا الْمُذَهَّبُ لِلْمُجتَهِدِينَ بَاعِيَاهُمْ وَقَلَّ مَنْ كَانَ  
لَا يَعْتَدُ عَلَى مِنْهُبِ مُجتَهِدِ بَعِيَّتِهِ وَكَانَ هَذَا هُوَ الْوَاحِدُ فِي  
ذَلِكَ الزَّمَانِ

ترجمہ۔ اور دسری صدی کے بعد لوگوں میں معین مجتہد کی پیروی ہجئے تھے لگی اور بہت کم لوگ رہ گئے جو کسی معین مذہب (فقہ) پر اعتماد نہ کرتے تھے اور یہ اعتماد کرنے والوں وقت و احتجاب ہو چکا تھا۔

وَلَا اِنْدِرْسَتَ الْمَذاهِبُ الْاَهْدِهُ الْاَرْبَعَةُ كَانَ اَبْيَاهُ اَبْتَاعًا  
لِلْسَّوَادِ الْاَعْظَمِ وَالْخَرْوَجِ مِنْهَا خَرَجَ اَعْلَمُهُ

ترجمہ۔ اور حجۃ، ان چار مذہب کے سوادیگر مذہب حق ناپید ہو گئے تو اب ان کی اتباع ہی سواد اعظم کی پیروی شمار ہوتی۔ اور ان سے نکلنے والوں اعظم سے نکلنے والی سمجھا جائے گا۔

وَهَذِهِ الْمَذَاهِبُ الْاَرْبَعَةُ الْمُدْرُونَةُ الْمُحَرَّرَةُ قَدْ اجْتَمَعَتِ الْأُمَّةُ اَوْ مِنْ يَعْتَدُ بِهَا مِنْهَا عَلَى جَوَازِ تَقْليِيدِهَا إِلَى يَوْمِنَا هَذَا وَخَلَقَ ذَلِكَ مِنَ الْمَصالِحِ مَالَابِيَخْفَىٰ بَلْ

ترجمہ۔ فہمہ کے چار مذہب، یحودوں ہونے اور لکھے گئے پوری امت یا جسے بھی اس میں سمجھا جاسکے ان کا اس پر اجماع ہوا کہ ان کی تعلیم جائز ہے اور یہ بات اب تک چالی آڑ ہی ہے اور اس میں اتنی بہتریاں ہیں کہ کسی بخشنہ نہیں۔ ہندوستان میں رہنے والوں کے لیے آپ فرماتے ہیں:-

وَجَبَ عَلَيْهِ اَنْ يَقِلِّدَ الْمَذَهَبَ الْجَبَ حَلِيفَةً وَلَيَحِمَ عَلَيْهِ اَنْ يَخْرُجَ مِنَ مَذَهَبِهِ بَلْ

ترجمہ۔ اس پر واجب ہے کہ امام ابوحنیفہؓ کی تعلیم کرے اور اس پر حرام ہے کہ آپ کے مذہب کی پیروی سنکھے۔

مِنْ مَذَهَبِهِ سَرَادِ فَتَهُ شَفَقَیْہِ ہے نَذَکَ حَرَثَتِ اَنَامِ صَاحِبِ کی شَخْصِیَّةَ آزار— فَقَهَ شَفَقَیْہِ

سلہ عقد الجید ص ۲۸ سلہ مجتہہ اللہ الباقیہ بلدا ص ۲۵۵ امصر ت الاضاف ص ۵۹

کوئی خصوصیت حاصل ہے کہ یہ علماء کے ایک جماعت میں سے پائی ہے جو میں بڑے بڑے محدثین فقیہ، اور ائمہ ادب و عربیت شامل تھے۔

اب چونھی صدی سے پانچویں میں چلیے ۔

① — خطیب بغدادی<sup>۲۶۷ھ</sup> لکھتے ہیں ۔

لَوْمَنَعْنَا التَّقْلِيدُ فِي هَذِهِ السَّأَلَيْنِ الَّتِي هِيَ مِنْ فَرْوَعَ الدِّينِ لَا يَحْتَاجُ كُلُّ  
إِحْدَانٍ إِلَّا لِعِلْمٍ ذَلِكَ رِفْقُ اِيمَانٍ بِذَلِكَ قَطْعُ عَنِ الْمَعَايِشِ وَهَلَاكُ الْمَرْث  
وَالْمَاسِيَّةُ فَوْجِبٌ أَنْ يُسْقَطَ ۔

ترجمہ۔ اگر ہم ان فروعی مسائل میں عوام کو تقید سے روکیں تو چہزہ کسی پر دین کی پوری تعلیم حاصل کرنی ضروری ہو گی اسے ہر کسی کے لیے ضروری مظہر انسے میں دیگر اعمال معاش کیتی باڑی اور نظم موائشی سب قلع و بار باد ہو جائیں گے۔ یعنی لوگوں کو تقید کے اس فطری حق سے محروم کرنے میں پوری دنیا کے نظم امور میں اختلال و اتفاق ہو گا۔

② — امام غزالی<sup>۵۰۵ھ</sup> لکھتے ہیں ۔

وَأَنْمَاحُ الْعَوَامِ إِنْ يَقُولُوا سِلِّمُوا وَيَشْتَغِلُوا بِعِبَادَاتِهِمْ وَمَعَايِشِهِمْ  
وَيَتَرَكُوا الْعِلْمَ لِلْعَلِمَاءِ ۔

ترجمہ۔ دین کی بات عوام کے ذمہ صرف یہ ہے کہ ایمان لائیں اسلام قبول کریں عبادات میں شغل رہیں اور اپنے اپنے کاروبار میں لگیں علم اور تحقیق کے مسائل علماء کے لیے تھوڑے دین۔

عوام اگر مسائل کی تحقیق میں پڑیں اور سچھہ علم کے بغیر دین کو دلائل سے لینے لگیں دلائل میں وزن اور فضیل خود کرنے لگیں تو اس میں وہ کس خطرہ میں ہوں گے۔ اسے امام غزالی<sup>۵۰۵ھ</sup> کی

زبان سے ہی شیئے ۔

وَقَعَ فِي الْكَمْرَنِ حِيثُ لَا يَدِرِي لَكُنْ يِرْكَبُ لِجَةَ الْبَحْرِ وَهُوَ لَا يَعْرِفُ

السَّبَاحَةَ ۔

ترجمہ۔ وہ کفر کے خطرہ میں ہے اس طرح کہ وہ جانستا نہیں یہ ایسے ہے جیسے کوئی

شخص ہو جو شیرناز جانتا ہو اور دریا کے بھنر میں گود پڑے۔

اب تھی صدی میں چلیں جنہت امام رازی (۴۰۶ھ) ذرمتی ہیں ۔

فَثَبَتَ أَنَّ الْإِسْتِبْلَاطَ بِحَجَّةِ الْمُتَيَّسِ أَمَّا إِسْتِبْلَاطُ أَوْ دُخُولُ فِيهِ فَوْجِبٌ

أَنْ يَكُنْ حِجَّةً ۔ ۔ ۔ ثَالِثًا مَا حَدَّدَ عَلَيْهِ تَقْدِيدُ الْعُلَمَاءِ فِي

اسْكَانِ الْحَوَادِثِ ۔

ترجمہ۔ ثابت ہو اکہ استنباط حجت ہے اور قیاس یا استنباط ہو گایا وہ استنباط

میں داخل ہو گا۔ سو ضروری ہو اکہ یہ بھی حجت ہو ۔ ۔ ۔ تیسری بات یہ ہے کہ عائی

پر روزمرہ پیش آنے والے سائل میں علماء کی تقدیم واجب ہے۔

اب سالوں صدی میں چلیں اور امام نووی (۶۰۶ھ) سے تقدیم کی حقیقت نہیں۔ آپ

اس کی تقدیم کو اس درجہ ضروری قرار دیتے ہیں کہ صحابت کے مذاہب کو بھی مدون نہ ہونے کے باہم

لائق تقدیم نہیں مکمل ہوتے۔ آپ لکھتے ہیں ۔

وَلِيَنَّ لِهِ الْمَذْهَبُ بِمَذْهَبِ أَحَدِ مِنْ أَهْمَّ الْصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ

عِنْهُمْ مِنَ الْأُولَىٰ وَإِنْ كَانُوا أَعْلَمُ وَأَهْلَلِ حِرْجَةٍ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَنْهَمُ

لَمْ يَتَفَرَّغُو النَّدِيَنِ الْعِلْمِ وَضَبْطِ اَصْوَلِهِ وَفِرْوَعَهُ فَلِيَنَّ لِوَاحِدِهِمْ

مَذْهَبُ مَهْذَبٍ بِمَحْرُرِ مَقْرَرٍ وَإِنْ أَقَامَ بِذَلِكَ مِنْ جَاءَ بَعْدِهِمْ مِنْ

الْأَهْمَةِ النَّاهِلِينَ لِمَذَاهِبِ الصَّحْلَةِ وَالْتَّابِعِينَ الْعَالَمِينَ بِتَسْمِيهِ

## أحكام الواقع قبل وقوعها الناهضين بالضاح اصلها فروعها مالا

### دائب حنفیہ لہ

ترجمہ عالمی کے لیے صحابہؓ میں جو بڑے بڑے لوگ ہوتے ان میں سے کسی کے  
مذاہب کی پیروی لازم نہیں اگرچہ وہ حضرت اعلم میں بہت گھرے اور درجہ میں بہت  
اوپنچھے ہوتے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے اپنے آپ کو تدوین علم کے لیے اصول فتنہ  
کے اضباط اور اس کی تفریعات کے لیے فارغ نہیں کیا۔ سوانح میں  
کسی کا تہذیب یا فتنہ مذہب جو قلینڈ ہوا ہو اور طے ہوا ہو موجود نہیں۔ اس کام  
کے لیے وہ امام ائمہ جران کے بعد آئے۔ یہ لوگ صحابہؓ اور تابعینؓ کے مذاہب  
کو جانچنے والے تھے۔ احکام و قائع کی تہذیبات ان کے واقع ہرنے سے پہلے  
وہ قائم کیے ہوتے تھے اور ان کے اصول و فروع کی رضاحت کے لیے وہ پہلے  
سے اٹھتے ہوتے تھے جیسے امام مالکؓ اور امام ابوحنیفہؓ۔

اور یہ بھی لکھتے ہیں۔ -

ووجهه انه لوجاز استعمال مذهب شاعر لافضى الى ان يلستظر رخص  
المناهب متبعاً هراه ويتغير بين التحليل والتعريم والوجوب و  
المحواز وذلك يودك الى اخلال ريبة التكليف بخلاف العصر  
الاول فانه لم تكن المذاهب الوازنة باحكاماً المحادث مذهبة وعرفت  
فعلى هذا يلزمها ان يجتهد في اختيار مذهب يقلده على التعين۔

ترجمہ تقدیر شخصی لازم ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اگر یہ جائز ہو کہ انسان جس فتنہ کی  
چاہے پیروی کرے تو بات یہاں تک پہنچنے گی کہ وہ اپنی نفاذی خواہش کے  
 مقابلہ تمام مذاہب کی آسائیاں چھنے گا اور حلال و حرام اور وجہ و جواز کو

---

للمجموع شرح المذهب مجلد اول ۲۷ الصفا

اپنے ہاتھ میں لے لے گا اور اس کا تیجہ یہ ہو گا کہ شریعت کے احکام کی پابندیاں  
بے کمل جائیں گی پہلے دور میں ایسا نہیں ملتا کیونکہ اس وقت فہمی مذہب  
مہذب اور مرتب نہ تھے۔ اب ہر شخص پر لازم ہے کہ پوری کوشش کر کے  
ایک مذہب پر چُنے اور پھر معین طور پر اسی کی تقیید کرے۔

اب عثمانی صدی میں چلیں۔ یہاں بھی تقدیم شخصی کی آزاد اسی طرح بغیر کسی نیکر کے سُنی  
باری ہے۔ حافظ ابن ثمیم (۲۸۷) اس سجھت میں کہ اب امام ریث بن سعد صریٰ، امام اوزاعیٰ  
شامیٰ اور امام سفیان الشریٰ کو کوئی کی تقدیم کی جاسکتی ہے یا نہیں۔ لکھتے ہیں کہ کتاب دشت میں  
ملحق مجتہد کی پیرودی کا حکم ہے۔ یہ فرق نہیں کیا گیا کہ فلاں مجتہد کی پیرودی کی جائے اور فلاں کی  
نہیں۔ سو جس امام کی تقیید کرنا جائز کہا جائے اس کی کچھ نہ کچھ وہہ تو سامنے ہوتی چاہئے مجتہد  
ترسب ایک جیسے ہیں جہاں ایک کی پیرودی جائز ہوگی دوسرے کی کیوں نہ ہوگی۔

ولیس فی الكتاب والسنۃ فرق فی الامّة المجنّدین بین شخص د  
شخص فمالک واللیث بن سعد والوزاعی والثری هؤلاء امّة ف  
زمانهم وتقليد کل منهـم کـتقـلـیدـ الـآخـرـ لاـ يـقـولـ مـسـلـعـانـهـ بـجـعـنـهـ  
تقـلـیدـ هـذـاـ دـوـنـ هـذـاـ

ترجمہ۔ کتاب دشت میں امّہ مجتہدین میں ایک دوسرے کے مابین کرنی فرق  
نہیں رکھا گیا۔ سو امام مالک ریث بن سعد، امام اوزاعی اور سفیان الشریٰ یہ  
اپنے اپنے دور کے امام ہرئے اور ان میں ہر ایک کی تقیید دوسرے کی  
تقیید جیسی ہے۔ کوئی مسلمان یہ نہ کہے اس کی تقیید جائز ہے اور اسکی نہیں۔

این ضرورت کے مطابق مذہب بدلتے کی (تقیید شخصی سے نکلنے کی) یہاں تک اجازت  
ہے۔ اس پر لکھتے ہیں:-

وقد نصر امام احمد وغیرہ علی انه لم يأت واحداً يعتقد الشيء واجباً او حراماً ثم يعتقد غير واجب او محرم بمجرد هو انه مثل ان يكون طالباً لشفاعة الجوار ليعتقد ها انها حق له ثم اذا طلب منه شفاعة الجوار اعتقادها انها ليست بثابتة ..... وقد نصر احمد وغیره علی ان هذا لا يجوز <sup>له</sup>

ترجمہ۔ امام احمد اور کئی دوسرے اماموں نے کھل کر یہ بات کہی ہے کہ کسی شخص کے لیے رواہ نہیں کہ کسی پیزیر کو واجب یا حرام اعتماد کرے اور پھر بعض اپنی خواہش کے پیش نظر اسے غیر واجب یا غیر حرام اعتماد کر لے لگے مثلاً کوئی شخص میسا کے حق شفاعة کو حق سمجھے اور مقدمے میں طالب ہو کر یہ اس کا حق بتاتا ہے۔ پھر جب اس سے کبھی شفاعة الجوار مانگا جائے تو وہ کہے کہ اسلام میں شفاعة الجوار ثابت نہیں۔ امام احمد اور کئی دوسرے ائمہ نے کہا ہے کہ ایسا کہنا جائز نہیں ہے، پھر لکھتے ہیں :-

يكونون في وقت يقلدون من يمسده وفي وقت يقلدون من يصححه

بمحض الغرض والمهدى ومثل هذا لا يجوز باتفاق الامة <sup>له</sup>

ترجمہ۔ لوگ غرض مخواہش کے سخت کسی وقت اس امام کی تعلیم کریں تو اس عمل کو فاسد قرار دیتا ہوں کہ کسی جو اسے صحیح کہتا ہو تو اس کا ناہر گز جائز نہیں بالاتفاق الاممہ پھر اس کے بعد لکھتے ہیں ۔

لأن ذلك يفتح باب التلاعب بالدين وفتح الذريعة إلى أن يكون المخليل

والتحريم بحسب الأهواء <sup>له</sup>

ترجمہ۔ اس سے دین کو کھلیں بنانے دروازہ کھل جاتا ہے اور علال و حرام کے فیصلے

خواہشات سے کرنے کی راہ کُمل جاتی ہے۔

وَهَذِهِ الْمَذَاهِبُ الْأَرْبَعَةُ وَاللَّهُ تَعَالَى الْحَمْدُ لَهُ الْعَالِمُ وَاحِدُهُ الْإِلَمُ

لَهُنَّ مِنْهَا بِأَهْلِ الْإِعْتِزَالِ أَوْ الْجَبَسِ وَالْأَنْجَوْرِ رَهَا عَلَى الْحَقِّ

ترجمہ اور یہ چاروں مذاہب عقائد میں ایک ہیں سو اسے ان کے بھر مختزلہ  
امروں عبسمہ میں سے ان کے ساتھ آتے۔ مدنه جمہور سب حق پر  
ہیں۔

اور ایک اور دوسرے مقام پر یہ بھی لکھتے ہیں کہ جو لوگ تقیید کے قائل نہیں تیکس کر  
جنت نہیں مانتے انہیں قضاۃ (صلیہ) کا عہدہ نہیں دیا جاسکتا۔ (طبقات جلد ۲ ص ۵۵)  
آخرین صدی کے عالمبر ابن خلدون (۸۰۸ھ)، تقیید شخصی کی ضرورت بیان کرتے ہوتے  
لکھتے ہیں :-

وَوَقْتُ التَّقْلِيدِ فِي الْأَمْصَارِ عِنْدَ هُؤُلَاءِ الْأَرْبَعَةِ وَدُرُسِ الْمُقْلِدِينَ  
لِنْ سُوَاهُمُ وَسَدِ الْمَنَاسِ بَابُ الْخَلَافِ وَطَرِيقُهُ لَمَّا كَثُرَ تَشَبُّهُ  
بِالْمُسْطَلِحَاتِ فِي الْعِلْمِ وَلِمَاعَانَ عَنِ الْوُصُولِ إِلَى الرِّتْبَةِ إِلَّا جِهَادُ وَلِمَا  
خَتَّى مِنْ أَسْنَادٍ ذَلِكَ إِلَى عَنِيرِ أَهْلِهِ وَمَنْ لَا يُؤْتَ مِثْلِيَّهُ وَلَا بَدِينَهُ  
فَضَرُوا بِالْعَجْزِ وَالْأَعْرَازِ وَلَوْ دَوَّ النَّاسُ إِلَى تَقْلِيدِ هُؤُلَاءِ كُلَّ مِنْ  
اَخْصَبِهِ مِنَ الْمُقْلِدِينَ وَرَحْضُرُ وَإِنْ يَتَداوِلْ تَقْلِيدُهُمْ لَمَّا فَيْدُهُ مِنْ  
التَّلَاقِ وَلَمْ يَنْتَلِقْ مِنْ ذَاهِبِهِمْ

ترجمہ۔ اور یہ سے بڑے شہروں میں تقیید ان چار اماموں پر کر کر کی گئی ہے ان  
کے سو ادوسرے اماموں (بھی) امام اوزاعی، امام سیناں الشیری، بیٹھ بن سعد  
مصری دینیوں کے مقدن ختم ہو گئے ہیں اور لوگوں نے (تقیید میں آکر) اختلاف کا

لِمَعْيِدِ النَّعْمَ وَمَبِيدِ النَّعْمَ ص ۱۷۷ مقدمہ ابن خلدون باب ۲ فضل، مصیر

درود اڑہ اور اس کی تمام را ہیں بند کر دی ہیں یہ اس لیے کہ عالمی اصطلاحات کی پیچیدگی بڑھ گئی ہے مرتبہ اجتہاد تک پہنچا رک گیا ہے اور اس کا بھی خطرہ مختاکہ اجتہاد نا اہل اور ان لوگوں کے قبضہ میں چلا جائے جن کی رائے اور دین پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا۔ یہ سے بڑے علماء نے اجتہاد سے عجز اور درمانگی کا اعلان کر دیا اور لوگوں کو ان ائمہ ارجمند کی تقدیم کی طرف لگایا۔ ہر شخص جس کی وہ تقدیم کرتا ہے اس کے ساتھ رہے اور لوگوں کو اس سے ڈرایا کہ وہ ائمہ کی تقدیم بدل کر نہ کریں یہ تو دین سے کیا ہو جائے گا۔ اب اس کے سوا کوئی صورت نہیں کہ بس اپنی ائمہ کے مذاہب آگے نقل کیے جائیں۔

علامہ ابن خلدون نے تقدیم شخصی کا اساس جس ولغتیں پریاری میں دلایا ہے اپنی مثال آپ ہے

آٹھویں صدی کے ایک جلیل العذر عالم علامہ ابوالاسحق الشاطبی المالکی (ج. ۹۰، ح) یہ بیان کرتے ہوئے کہ مختلف ائمہ کی پیری سے انسان کس طرح خواہشات کا پیر بن سکتا ہے اور مختلف مذاہب سے آسانیاں تلاش کرنے میں دین کو کیا کیا خطرے لاحق ہو سکتے ہیں۔ یہاں تک کہتے ہیں کہ انسان ایک فتح کے اندر رکھ جی غیر مفتی بقول کراحتیار نہ کرے۔ فتح کی کتابوں میں ایک منہج پر متعدد احوال میں تو ان میں سے کسی غیر مشہور کو اختیار کرنا یہ بھی ایک پہلو سے خواہش پرستی پرستی ہو سکتا ہے۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ علامہ آٹھویں صدی میں تقدیم شخصی کے سوا اور کسی راہ سے دین کا تحفظ تسلیم نہ کرتے تھے۔ وہ سمجھتے تھے کہ ترک تقدیم سے مسلمانوں میں وہ فکری اور علیحدگی پھیل سکتی ہے کہ پھر اس کو کسی طرف سے تحفظ نہ مل سکے۔ — علامہ شاطبی اپنے مذہب کے حضرت علامہ مازریؒ سے نقل کرتے ہیں :-

ان الور عقل بل کاد بعدم والمعنوط على البيانات كذلك ركثت الشهادت

وَكَثُرَ مِنْ يَدِي الْعِلْمِ وَيَجِدُ مِنْ عَلِيِّ الْفَتْوَىٰ فِيهِ دَلْوِفْتُخُ لِهِمْ بَابٌ فِي  
مَخَالِفَةِ الْمَذَهَبِ لَا تَسْعُ الْخَرْقُ عَلَى الْرَّاقِعِ وَهُنَّ كَوَافِرُ حَبْيَةِ الْمَذَهَبِ  
وَهُنَّ مِنْ الْمَعْنَادَاتِ الَّتِي لَا خَفَاءَ بَعْدَهَا۔

ترجمہ پیر گاری بہت کمرہ گئی ہے بلکہ نہ ہونے کے بلبر ہے۔ دیانتداری قائم  
رکھنے کا احساس ملتا جا رہا ہے خواہشات بڑھ گئی ہیں علم کے معنی کی اٹھ کھڑے  
ہوئے ہیں جو فتویٰ دینے میں دلیر ہیں۔ اگر لوگوں کے لیے مالکی مذہب سے  
نکلنے کا دروازہ کھول دیا جائے تو پریزندگانے تارادر ٹوٹتے جائیں گے لوگ  
مذہب کی ہمیت کا پردہ چاک کر دیں گے اور (تفصیل ختمی کو دھیلا کرنے میں)  
و مصنفات پیدا ہوں گے جن پر کوئی پردہ نہیں۔

علامہ مازریؒ کی نیجیت صلامہ شاطبیؒ نے تختودین کے جس دسویں پیری میں بیان کی ہے  
اس کی مزید وضاحت کی ضرورت نہیں۔ تاہم علامہ شاطبیؒ اس بات پر اور دیتے ہوئے کہ فتویٰ  
قلیل شہر کے خلاف نہ دیا جائے۔ لکھتے ہیں:-

فَلَوْفَتْخُ لِهِمْ هَذَا الْبَابُ لَا يَخْلُلُّ عَرِيَ الْمَذَهَبِ بِلِ جَمِيعِ الْمَذاهِبِ۔  
ترجمہ فتاہ کے قلیل شہر سے نکلنے کی راہ کھول دی جائے تو مذہب کے سب  
کڑے ٹوٹ جائیں گے بلکہ سب مذہب کی بنیادیں مل جائیں گی۔

نویں صدی کے علامہ ابن سہام الاسکندریؒ (۸۶۱ھ) مذہب میں کے الترام پر  
دور دیتے ہوئے لکھتے ہیں:-

وَالْمَالِبُ اَنْ مِثْلُ هَذِهِ الْاَلْتِزَامَاتِ لَكُفَّ النَّاسُ عَنْ تَبْيَانِ الرَّخْصِ بِهِ

ترجمہ زیادہ تربات یہ ہے کہ اس قسم کے الترامات (کہ انسان ایک مذہب کی پیری میں  
ہی رہے) اس لیے ہیں کہ لوگ مختلف مذاہب سے (خواہش نش کے مطابق) آسائیں

لِلْمَارْفَاتِ جَلْد٢ ص ۱۳۱ سَلْمَ الْيَضَّاصِ ۱۲۷ کَمَ مَا خَوَافِرَ فَيْضُ الْقَدْرِ جَلْد١

تلاش کرنے سے باز رہیں۔

علامہ عبدالرؤف نسادریؒ (۱۰۰ھ) اس سے پہلے یہ کہہ آئے ہیں۔

لَا يجوز تقليد الصحابة و كذا التابعين لما قاله امام الحرمين من كل  
من لم يرده و مذهبہ فیمتنع تقليد غير الاربعة في القناء والافتاء  
لأن المذاهب الاربعة انتشرت و تحررت حتى ظهرت تقليد مطلقتها  
و تخصيص عامها بخلاف غيرهم لان قراظ اتباعهم وقد نقل الامام  
الرازى امام المحققين على منع العوام من تقليد الصحابة و اکابرهم  
ترجمہ صحابہؓ اور تابعینؓ کی تقليد اور اس شخص کی جس کا مذہب مدون نہیں ہوا  
جیسا کہ امام الحرمین نے کہا ہے جائز نہیں سرقضا اور افتاء میں ائمہ اربعہ کے  
سو اکسی کی تقليد کو راہ نہ ہوگی کیونکہ یہ مذاہب اربعہ عام ہو چکے اور نکھلے  
جا چکے اس کے مطلق میں کہاں کہاں قید ہے اور اس کے عالم میں کہاں کہاں  
تخصیص ہے یہ سب باقی خلاہ سو چکیں بخلاف دوسرے ائمہ کے جن کے پیرو  
باتی نہیں رہے اور امام فخر الدین رازیؒ نے تو علماء محققین کا اس پر اجماع نقل  
کیا ہے کہ لوگوں کو صحابہؓ اور دروسے اکابر کی تقليد سے روکا جاتے۔

یعنی تقليد چیزیں کی توفیق کے انہی مذاہب اربعہ کی زیر نکاح ان کی فہم مدون ہو چکی ہے اور اس کے  
اصول و فروع تقليد مطلق تخصیص عام وغیرہ سب امور جانے جا چکے ہیں اب ہر شخص پر جو اجتہاد کے  
دھجت تک نہیں پہنچتا ان مذاہب اربعہ کے کسی ایک مذہب کی پیروی ضرور ہوگی۔  
وعلیٰ عین المجتمعہ ان يقلد مذہبًا محيثناً بل

ترجمہ اور جو اجتہاد نہیں اس کے ذمہ لازم ہے کہ کسی معین مذہب کی تقليد کرے۔

اب آئیے گیا رہوں صدی میں میں شارح بخاری علامہ محمد بن علاء الدین (۱۰۸۸ھ)

لہ فیض التدریج علیہ اصلًا! لَهُ الْفَیضُ

صاحب در مختار لکھتے ہیں اور اس صدی کے کسی دوسرے عالم نے اس پر بحث نہیں کی:-  
 ان الحکم والفتیا بالقول الموجح جمل و سبق للاجماع و ان الحكم المفق  
 باطل بالاجماع و ان الرجوع عن التقليد بعد العمل باطل اتفاقاً ف هو  
 المختار خـ المذهب

ترجمہ۔ فقہار میں سے کسی کے قول مرجوح کو لینا اور اس پر قضاہ اور فتویٰ لئے دینا  
 ایک بہالات اور اجماع امت تورنے کے سوا کچھ نہیں کبھی کسی امام کی بات  
 لینا اور کبھی دوسرے کی تبلیغیں کا انداز باطل بالاجماع ہے کسی ایک کی فتویٰ پر  
 عمل پیرا ہونے کے بعد اس کی تقدیم سے ہٹ جانا بالاتفاق باطل ہے اور  
 نہیں ب محترم بھی ہے۔

علامہ شامی اسے ایک شال سے واضح کرتے ہیں۔ ۱۰

ایک شخص وضو سے بخاک اس کا خون بہار حنفی مذہب میں اس کا وضو جاتا رہا و شافعی  
 مذہب میں وہ وضو سے ہے، پھر اس کا ہاتھ کسی عورت سے چھوڑ گیا راب شافعی مذہب میں اس کا  
 وضو، گیا اور حنفی مذہب میں یہ ناقص وضو نہیں، اس نے نماز پڑھی اس نماز کی صحت نہیں  
 اور حنفی کی تبلیغ ہوگی۔ اور تبلیغ باطل ہے سو اس کی نماز نہ ہوتی۔

مثاله متوضی سال من بدنه دم ولمس امرأة ثم صلى خان صحة هذه

الصلة ملقة من مذهب الشافعی والحنفی والتبلیغ باطل فصحته

منتفية بل

خون بینے سے اگر وہ اس لعین پر بخاک وضو نہیں کو ما شافعی نہیں بھلست اور بیعت اس پر  
 محیط بھی تعریت کر چھوڑ لے سے جب شافعی مذہب پر اس کا وضو کوٹ گیا تو اس نہتہ کی غلطت اور  
 بیعت یکاک اس کے دل سے کیسے نکل گئی۔ یقینی ہو سکتا ہے کہ شرعیت کے کسی نتے کی اس کے  
 لئے در مختار بحاشیہ شامی جلد اصل ۱۹ لئے در مختار جلد اصل ۱۹

دل پر سیست نہ ہو اور اس نے مذہب کو حکم زنا بنا کھا ہر تیغیت ہے جو ہرگز جائز نہیں۔  
 اب آئیے ہم آپ کو بارہویں صدی میں لے چلیں جو حضرت شاہ مولیٰ محمد شاہ دہلویؒ (۱۶۷۷ء)

تلقینہ شخصی سے نکلنے کے مناسبد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ آپ نے اس موضع پر ایک  
 باب باندھا ہے۔

### باب تاکید الاخذ بلذہ المذاہب الاربعة والتصدیق ترکیما والخروج عنها

ترجمہ۔ یہ باب اس تاکید میں ہے کہ ان مذاہبِ اربعہ کی پیروی ضروری ہے  
 ان کو حکم زنا اور ان کی تلقینہ سے نکلنَا ایک بڑا خطرناک قدم ہے۔

اس میں آپ نے مذاہبِ اربعہ کی پیروی میں اسی مصلحت کی نشاندہی کی ہے جو آپ  
 ایک ہزار سال سے سختے ہیں اور اسے چھوڑنے میں آپ نے وہی مناسبد بثالتے  
 ہیں جو آپ سے پہلے کے علمائے حق بیان کرتے ہیں۔

یہ سلام کی بارہ صدیوں کی شہادت ہم نے آپ کے سامنے رکھ دی ہے پیغمبری  
 ہمت کی متنقہ آواز ہے ہر سلک کے بڑے بڑے علماء وہ حنفی ہوں یا مالکی، شافعی ہوں یا  
 منبی، عراقی ہوں یا شامی، جہاں جہاں بھی مسلمان پھیلے تھے ان کے سرکردہ علماء نے چونھی  
 صدی سے کہ بارہویں صدی تک ائمہ اربعہ کی تلقینہ شخصی کو تحفظ دین کی واحد صورت قرار دیا  
 ہے اور اس سے نکلنے میں الحاد و گمراہی کے وہ سیاہ بادل اُٹھے دیکھیے ہیں کہ الاماں —  
 حنفی — اور اب جب تیرہویں صدی کے بعد برٹش انڈیا میں اس قلعے میں پہلا شکاف لگا تو  
 دینیا نے دیکھا کہ دین میں آزادی فکر پیدا ہونے کے بڑھناک نتائج بارہویں صدی تک کے ان  
 علماء نے بیان کیے تھے وہ سامنے آ کر رہے اور آج مسلمانوں کی بڑھناک فرقہ وارانہ حالت  
 ہے وہ سوی سے پوشیدہ نہیں، دینیا دیکھا چکی ہے کہ انکا بارہ فتنہ نے انکا بارہ حدیث کی راہیں بکالیں اور

لئے عنتہ بھیجیں۔

ب فرقہ امکا ب مدیث اسی طرح مسلمانوں کو امکا ب قرآن کی دلہیز پر لارہا ہے۔

## ایک سوال

تعلیمی خصی جب پہلی تین صدیوں میں واجب نہ تھی، تعلیمی مطلق سے کام مل جاتا تھا تو چونچی صدی سے علماء اس کو واجب کیروں کہنے لگے۔ جو بات کل واجب نہ تھی وہ آج کیئے واجب ہو سکتی ہے؟

اجواب واجب و قسم کے ہیں ایک واجب اصلی اور دوسرا وہ واجب جو بذات خود تو واجب نہ ہو لیکن کسی اور واجب تک پہنچنے کا ذریعہ ہو۔ اس تک پہنچنا بدوں اس کے ممکن شعب پیج بیشتر، اس دور پر قلن میں جب بھری آزادی کی لہری بہت سفیدی دلچسپی ہی اب کے راجب ہے جاہنہبیں۔ اب یہاں کسی صاحب درد سے مخفی نہیں کہ ان دونوں تحفظی دین کی صورت مذاہب اربعہ کی پیروی کے سوا اور کوئی نہیں رہی۔ کتاب و مت کے منصوص مسائل کے بعد غیر منصوص مسائل اب شہرے سے ملے ذکیے جائیں بلکہ پہلے مجتہدین جو انہیں طے کر گئے ہیں انہی کی پیروی کر لی جائے راجتہاد، عالماس کرتاہ نظر اقتدار، رفتگان محضوظ تر

## پچار مشالیں

① — آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں قرآن کریم کو بیکھا کر نہ ادا جب نہ تھا، حضرت ابریک صدیقؓ کے عہد میں صحابہؓ کے اجماع سے بیکھا کر ناضر دری قرار پایا۔ یہ کیوں؟ یہ اس لیے کہ تحفظی دین کی اس کے سوا کوئی صورت نہیں۔

② — سلف کے ہاں حدیث لکھنا ضروری نہ تھا، روایت حدیث سے سارا کام مل جاتا تھا ب وقت گزر نے اور دائرہ امت پھیلنے سے اس کا لکھنا اور اسے کتابوں سے پڑھنا ضروری ہو گیا ہے۔ یہ کیوں؟

یہ اس لیے کہ تھنڈ دین کی اس کے سوا کوئی صورت نہیں۔

۲۔ سلف میں صرف دخو اور لغت و ادبیات کا سیکھنا ضروری نہ سمجھا جاتا تھا۔ عرب اہل زبان ہرنے کے ناطے قرآن و حدیث کی زبان سمجھ لیتے تھے آج ہمارے مدارس میں ان کا پڑھنا پڑھانا ضروری ہو گیا ہے۔ کیوں؟

یہ اس لیے کہ ان کے بدون کتاب و سنت کی زبان سمجھی نہیں جاسکتی۔

۳۔ اسی طرح یہ سمجھ لیا جائے کہ ایک وقت محتاج ب مطلق تعلیم کافی نہیں تعلیم شخصی واجب نہیں اور اب ایسا وقت آگلا کہ مسائل پر متصور صہیں اور مسائل منصوصہ متعارضہ میں اخذ مسائل اور مل مسائل کی اس کے سوا کوئی راہ نہیں لے پہلی صد یوں کے مجتہدا علم کی پیر دی واجب سمجھی جائے بشرطیکہ ان کے مذاہب تک ہماری رسائی ہوا اور ان کے مذاہب کی مذونہ کتابیں ہماری رسائی میں ہوں۔ سو اس پہلو سے تعلیم شخصی واجب ہے لان مقدمۃ الواجب، واجبۃ۔

اس شبیہ کا جواب حضرت شاہ ولی اللہؒ نے یہ دیا ہے۔

قتل الواجب المصلح هو ان يکون في الامة من يعرف الاعدام الفرعية  
من احلها التفصيلية اجمع على ذلك امل الحق و مقدمۃ الواجب واجبة  
فاذاكا كان للواجب طرق متعددة وجب تحصيل طريق من تلك الطريق من  
عذر تعين فاذاقتين له طريق واحد وجب ذلك الطريق بخصوصه لـ

ترجمہ۔ اصل واجب یہ ہے کہ امت میں کچھ افراد یسے ہوں جو شریعت کے فرعی احکام کو ان کے تفصیلی دلائل کے ساتھ جانتے ہوں اور اس پر اہل حق کا اجماع ہے اس واجب تک پہنچنے کی جواہ ہو گی وہ بھی واجب بھہرے کی جب کسی واجب تک پہنچنے کے لیے کئی راہیں ہوں قرآن را ہوں میں سے کسی کو اختیار کر لینا بغیر کسی تعین کے واجب ہو گا اور جب اس کے لیے ایک ہی راہ ہو تو اب اس غاص لہ

کو انتہا کرنا واجب ہوگا۔  
 قرآن کریم میں کہا گیا تھا کہ اس امت میں ایک طبقہ تعلقہ فی الدین کے لیے فارغ ہونا  
 پڑے یہ اور درسرے ان کے پچھے لگیں۔ اب اسی دور میں امت میں اگر وہ طبقہ مجتہد مطلق کا نہیں ہے،  
 اور علیہ دین کی محنت میں ستمیں نمودر پڑے گئی ہیں، ہر ایک اپنی رائے میں مستد ہے تو اب اس رجوع  
 میں المجتہد المطلق کاظریہ کیا ہوگا؟ اس کی اب صرف ایک ہی راہ ہے کہ جن مجتہدین کے مذاہب  
 سترے بینی تسلیم میں مدون، مرتب، اور شرح در شرح کے ساتھ واضح چیز اور ہے ہوں ان میں سے کسی کی  
 پیروی کر لی جاتے۔ یہ تقلید کی راہ ہے اور تقلید اس راہ سے واجب ہے۔

#### مقدمة الواجب واجية.

اب ان مختلف طریقوں کے اپنانے میں انسان کی ہوئے نفس اور سہولت پسندی کی  
 کرنی را نکلتی ہو تو تقلید مطلق سے اس واجب اصلی کا تقاضا پورا نہ ہوگا اور اس تک رسائی کے لیے  
 تقلید شخصی واجب قرار دینی ہوگی۔ لام مقدمة الى الواجب واجية۔  
 اس کے بعد شاہ صاحبؒ کو نظریں پیش کرتے ہیں لہ کبھی وہ پیغیر جو پہلے واجب نہ ہو حالات،  
 بدلتے پڑے واجب ہو جاتی ہے اور یہ شریعت کی جامعیت ہے کہ ہر قسم کے حالات کے مطابق اس میں  
 عملی را نکل آتی ہے۔ اپ کہتے ہیں :-

كَانَ السَّلْفُ لَا يَكْتُبُونَ الْحَدِيثَ ثُمَّ صَارُوْمِنَاهُذَا أَكْتَابَةُ الْحَدِيثِ وَاجِبَةٌ

لَام رِوَايَةُ الْحَدِيثِ لَا سَبِيلٌ لِهَا إِلَيْمٌ الْأَعْرَافَةُ الْكِتَبُ وَكَانَ السَّلْفُ

لَا يَشْتَغلُونَ بِالنَّفْسِ وَاللُّغَةِ وَكَانَ لِسَانُهُمْ عَرَبِيًّا لَا يَحْتَاجُونَ إِلَى هَذِهِ

الْفُنُونَ ثُمَّ صَارُوْمِنَاهُذَا اَمْرَفَةُ الْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ وَاجِبَةٌ لَبَعْدِ الْعَهْدِ عَنْ

الْعَرَبِ الْأَقْلَى وَشَاهِدٌ مَا نَعْنُ فِيهِ كَثِيرَةٌ جَدًا عَلَى هَذَا يَنْبَغِي أَنْ يَقْاسَ

وَجُوبُ التَّقْلِيدِ لِأَمَامٍ بَعْدِهِ فَإِنَّهُ قَدْ يَكُونُ وَاجِبًا وَقَدْ لَا يَكُونُ وَاجِبًا۔

لله الانصاف ص

ترجمہ سلف احادیث کو عامہ دلکھتے تھے پھر آج یہ عدیث کا لکھنا واجب ہے کیونکہ آج ان کتابوں کی معرفت کے بغیر رداشتی عدیث کی اور کوئی راہ نہیں اور اسی طرح سلف علم خواہ علم لغت میں وقت نہ لگاتے تھے ان کی اپنی زبان عربی بھتی اور وہ ان فتوح کے محتاج نہ تھے لیکن آج معرفت لغت عربی واجب ہو گئی ہے کیونکہ ہم زمانہ عرب اول سے بہت دور میں اور جس میں ہم گفتگو کر رہے ہیں اس کے شواہد اور بھی بہت سے ہیں اور چاہیے کہ تعلیم شخصی کا سلسلہ بھی اس پیشہ کیا جائے کہ یہ بعض حالات میں واجب ہوتا ہے جیکہ بعض دوسرے حالات میں یہ واجب نہ تھا۔

حضرت شاہ صاحبؒ نے اپنے اس فیصلے پر تفصیل بیان دیا ہے :-

وكان هذاؤه الواجب في ذلك الزمان به

ترجمہ ایک معین مجتہد کی تعلیم کرنی اس زمانے میں واجب ہو چکی ہے۔ یہ راستے بارہویں صدی کے مجدد اور امت کے اس حکیم کی ہے جس کے بارے میں زاب صدیق حسن خال صاحبؒ لکھتے ہیں :-

اگر وجود اور صدر اول در زمانہ ماضی بودے امام الامم و تاج المجتہدین  
شمردہ می شد۔

ترجمہ اگر ان کا وجود پھیلے در کے صدر اول میں ہوتا تو آپ امام الامم اور مجتہدین کے تاج سمجھے جاتے۔

آئیے اب اس کے بعکس ایک دوسری امثال لیجئے۔ ایک چیز جو آخرت میں اُنہوں نے کے دور میں جائز بھتیٰ حالات کے بدلتے پر کیے ناجائز ہو گئی۔ حالات کی رعایت نہ ہوتی دن باقی رہتا ہے نہ فتوتے کی آمد و باقی رہتی ہے۔

یہ امت، حفاظت قرآن پر مأمور ہے اور اس پر واجب ہے کہ قرآن کریم کی حفاظت کرے تاہم اسے اختیار دیا گیا تھا کہ وہ احرف بسبعہ میں جس طرح چاہے اس کی تلاوت کے حضرت عثمان نے جب دیکھا کہ یہ سلسلہ اگر اسی طرح جاری رہے تو حالات ملنے سے قرآن کریم کا تحفظ خطرے میں پڑ جائے گا تو انہوں نے صرف احرف قریش پر قرآن کریم کی تلاوت کی اجادت باتی رکھی۔ باقی چھر حروف روایت رہنے دیئے تلاوۃ ان سے منع کر دیا۔ رسم الخط میں یہی ایک طریقہ حافظ ابن حجر طبری (ج ۲۱، ص ۲۰) اپنے مقدمہ تفسیر میں لکھتے ہیں :-

لعلة من العلل اوجبت عليها القراءة على حرف واحد ... قرأته

بحرف واحد ورفض القراءة بالاعرف الستة الباقية ...

ترجمہ۔ اسباب میں سے کوئی سبب ہو قرات، ایک ہی حرف پر باقی رکھی گئی اور پھر و سرے احرف پھوڑ دیئے گئے۔

حضرت عثمانؓ کے اس فیصلے پر تمام صحابہؓ کا اجماع ہوا۔ اس وقت سے لے کر آج تک قرآن کریم کی تلاوت بس اسی حرف، واحد پر چلی آ رہی ہے۔

سو پہلی تین صدیوں کی بغیر معین تقیدی نے اگر آگے چل کر معین تقید کی صورت اختیار کر لی اور اس وقت سے لے کر آج تک امت تقیدی شخصی پر چلی آ رہی ہے تو اس میں کوئی نسبت تصادم نہیں ہے۔ بہ حال کے اپنے تمازن تھے جو ان حضرات نے پورے کیے۔

## چودہویں صدی میں مدھبی آزادی کی لہر

ہندوستان میں انگریزوں نے آزادی رائے کے نام سے مسلمانوں کو تقید کے خلاف اکسیا اور چودہویں صدی میں کچھ مسلمان اس کے خلاف اٹھئے پیشہ راس کے کہ ہم تاریخ ترکِ تقید پر کچھ عرض کریں ہم چودہویں صدی میں مجدد تھیم الامت حضرت مولانا محمد اشرف علی محتالیؒ کا اس موضوع پر مختصر تھہرہ نقل کرتے ہیں۔ آپ کے نزدیک ترکِ تقید کی جڑ بگمانی ہے اور تقیدی کی اساس حنفیون پر ہے۔

لئے تفسیر ابن حجر علدا ص ۱۹

## تقلید کی بناء حسن طن پر ہے اور ترک تقلید کی جڑ بدگمانی ہے

آج کل جو لوگ تقلید کے تارک اور خود ابھتہاد کے معنی میں ذرا ان کے تربیت ہو کر دیکھیں تو آپ کو مسلم ہو گا کہ سخت فلسطینی کاشکار ہیں نہ علم میں بصیرت نہ تو نے و خشیت نہ حالات پر نظر نہ دھرتے، امّت کی فکر مگر جوش ابھتہاد میں مجتہد ہے بننے بھی ہیں سلف سے بدگمانی ہے اور خود مقنّد، بننے کی طہانی ہے۔ صحابہ کرامؓ اور تابعین غلط امامؓ میں ایک دوسرے پر اعتماد ہتا، انہیں احتجاد کی دولت حاصل بھی اور ان میں تعلیم جاری بھی گئشنسی نہ ہو اور شخصی سے بھی انہیں انکار نہ ہتا، تاہم وہ بد اعتمادی اور بدگمانی کا شکار نہ رہتے۔ بدگمانی کا پھر شیعوں سے چلا ہے اور حسن طن اور اعتماد صحابہؓ تابعینؓ سے۔ یہی وجہ ہے کہ ائمہ سے بدگمانی بذریعات تک لے آتی ہے اور شیعوں کا پھر طما صحابی بنادیتی ہے جو حضرت عقازیؓ نے ایک دفعہ ایسے لوگوں کی صریح ابترا نی قرار دیا۔

(آج کل) ایک طبقہ مدعیان ابھتہاد کا ہے..... ان میں خصوصیت سے ایک

بات ایسی ہے کہ جو جڑ ہے تمام خوابیوں کی۔ وہ یہ ہے کہ ان میں مرض ہے بدگمانی کا پھر کس سے بذریعات پیدا ہوتی ہے۔ بزرگوں کی شان میں بذریعات کرنا یا ان کی طرف بدگمان کرنا نہایت ہی خطرناک چیز ہے میں یہ نہیں کہتا کہ بزرگوں کے مقصد بنو مقصود ہونا فرض نہیں، مگر بدگمانی سے بچا تو فرض ہے.....

اگر یہ نہیں تو پھر شیعوں کی طرح یہ بھی ایک اچھا خاصہ تبرانی فرقہ ہے۔

امہ کے گستاخوں کو اسی لیے چھوٹے شیعہ کہتے ہیں بڑے شیعہ صحابہؓ کو بُرا کہتے ہیں اور یہ امہ مجتہدینؓ کو خصوصاً حضرت امام ابو صینیفؓ کو۔ اور یہ بات بقول حضرت مولانا داؤد غزنویؓ درست ہے کہ ان نام کے اہل حدیث کو حضرت امام ابو صینیفؓ کی بدعا لے بھیتی ہے۔ یہ لوگ الگ پھر جن میں سے کام لیتے ہیں تو اپنے علماء کے بارے میں ائمہ کرام کے بارے میں ان کے پاس بدگمانی کے سوال کہ

نہیں۔ حسن طفل اک کسی اعتبار سے جائز ہے تو اُسے ہے میری نسبتیں۔ — خوبست تھا زندگی  
کے ایک راقمہ سینتے ہیں۔

ایک غیر متعال عالم سے میری لٹکوڑی تھی۔ میں نے کہا کہ تباہ کا مدعا و دلائل  
نہیں بلکہ صحن نہیں ہے۔ چنانچہ آپ کو بن تھیں وہ بن لٹکوڑی پر اعتقاد ہے جن  
جن ہے۔ سمجھتے ہو کہ جو یہ کہتے ہیں قرآن و حدیث سے ہی کہتے ہیں۔ اس لیے  
ان کے احوال کے بعد دلائل کا بھی انتظار نہیں کرتے۔ حالانکہ میر دھکو سختا ہوں  
کہ وہ دھڑادھڑ نتوں لگاتے چلے جاتے ہیں۔ سمجھتے چلے جاتے ہیں اور دوستک  
کہیں آئیت و حدیث کا پتہ نہیں ڈکٹی دیل ہے۔ اپنے ڈرے کے شبات  
میں اور اس سے بڑھ کر تھا یہ ہے کہ بھر جو گھر سے دلائل تخل کرتے ہیں  
اور بد ویں ان دلائل کے جواب دیتے ہوئے اس میں خلاف کرتے ہیں خود اپنے  
دھونے کی دلیل بیان نہیں کرتے۔ سو اسی طرح بھر جو ماہر ابو عینیہ پر اعتماد  
اور حسن طفل ہے ہم بھی یہی سمجھتے ہیں کہ وہ جو کہتے ہیں قرآن و حدیث سے کہتے  
ہیں اس لیے دلائل تفصیلی کا انتظار نہیں کرتے۔ بے تجربہ ہے کہ اس میں اُنہوں  
میں کیا فرق ہے کہنے لگے بالکل صحیح ہے۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ ان کے بھر جو علماء حسن طفل کو گزارہ نہیں سمجھتے گناہ بگھانی ہے  
ان بعض الفتن اُتم۔ — غیر متعال حضرات اگر امامہ کراہی کے بارے میں حسن طفل پر آجا ہیں تو متعالین  
اوہ غیر متعالین کے عمل اور ذکری فاسدے بہت کم ہو جاتے ہیں۔ فہما، بی عذر کے الگہرے سمندروں پر تیرتے  
ہیں اور یہے شک اپنی کا حق ہے۔ حضرت تھا زدی فرماتے ہیں۔۔۔

فہما، بی کی اس قدر تقریب ہے احکام پر بھی مصلح احکام پر بھی۔ پنج تو یہ بحکم  
ان حضرات اکالہام ہوتا تھا جس سے ایسی دین کی نہست کل ہے جو تعالیٰ ہے

کو جزا تے خیر عطا فرمائیں۔ اگر فہم کی ذات دنیا میں نہ ہوتی تو عالم میں ایک  
اندھیر ہوتا۔ دین کے ہر سلسلہ کو روشن اور واضح کر دیا۔ اگر فہم سلیم اور عقل کامل  
ہو تو کوئی دقتہ باتی نہیں ہتا۔ لے

الشعر علامہ الجن آپ نے بارہ سالہ تھا ہو گا۔ یہ بات بطور اصول سمجھ میں نہیں  
بنتی لیکن شاعر جب بتا ہے تو لوگ اس کے تحلیل کی پر ماذ کر دیتے ہیں اور شش درجہ جلتے ہیں۔ اور  
یوں معلوم ہوتا ہے کہ یہ بات الہاما ان کے دل میں اُتری ہو گی۔ اسی طرح فہم کی ذکری گہرا تی بھی  
پلٹنیں نہیں آتی۔ حضرت امام شفیعؓ نے درست فرمایا کہ جب امام محمد بن حنفیہ بولتے تھے تو انہوں نے  
ہوتا تھا کہ گدیا مسیح اُتر بھی ہو حضرت تھاریؓ نے پچ فرمایا کہ ان حضرات کو (فہم کے کام) کو الہاما ہوتا  
بھتھا جس سے شریعت پسیتی بھتی اور ہر غیر اسلامی بات کو قبل نہ کرنے سے رکھتی بھتی۔ شریعت مجتہدین  
کے اجتہاد سے غیر منصوص سائل ہیں بھیتی ہے اور بدعت کو اپنے اندر سخونے سے باکری ہے۔  
اسے ہی جامع اور مانع عمل کہتے ہیں یہ اصول کی بات ہے۔ رہا شریعت کا ذرع کے اختلاف میں وسیع ہونا۔  
سرمیہ تضاد اور آتشار کا موجب نہیں یہ اختلاف امت کے لیے رحمت ہے۔

امام ابن قدمہ الحنبلي (۴۲۰ھ) ان فروعی اختلافات کے بارے میں ۷۹ میں لکھتے ہیں۔

واما بالسبة الى امام في فروع الدين كالطواب والارجع فليس به مذموم فالخلاف في الفروع رحمة و  
المختلفون فيه ممدوون في اختلافهم مثابون في اجتهادهم واختلافهم (جدة واسعة واتفاقهم) مجده فاطحة  
ترجمہ برو اخلاق افتخار فروع میں انہم کی نسبت کے ملکے میں بیسے اخاف سے۔ ما یکہ شافعیہ اور حنبلہ کے  
اخلاق افتخار تو یہ اخلاق افتخار ناپسندیدہ نہیں ہیں۔ فروع میں اختلاف رحمت ہے اور یہ اختلاف کرنے  
والے اپنی بھگ سب الائق تعلیف ہیں اور اپنے اپنے اجتہاد میں ثواب یافتہ ہیں۔ اپنی میخنف ہیں  
تو یہ اعمال کی دعست ہے اور کسی بات پر متفق ہو جائیں تو اب ان کا جماعت اسلام میں جوہ قاطع ہے  
(جس سے کسی کو انکار کی اجازت نہیں)۔

## تاریخ ترک تقلید

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفوا اما بعد :

اجتہاد اور تقلید و لفظ ساختہ سامنے چلے ہیں۔ بحثہاد اور تقلید و متعابنے کے لفظ ہیں۔ اسلام میں اجتہاد بکار جو دبتا ہے کہ غیر مجتہد کے لیے عنین صوص مسائل میں مجتہد کی پیروی کا حکم ہے۔ اگر سرے سے اجتہاد کا انکار کر دیا جائے تو تقلید کی نفع بھی ساختہ ہی سو جائے گی۔ نہ ہے کہ باہنس نہ بیکے کی بالسری نقطہ تقلید کا اصل مقابل اجتہاد ہے۔ نادان ابل حدیث سے حدیث کے مقابل لیتے ہیں۔ یوں کہتے سنن گئے کہ فلاں تقلید پر ملتا ہے اور فلاں حدیث پر — خواہ مخواہ حدیث اور تقلید کو ایک دوسرے کے مقابل لاکھڑا کرتے ہیں۔ الفاظ جب اپنے عنین محل میں استعمال کیے جائیں تو پھر غلط فہمیاں بڑھتی ہیں اور اختلافات اور پھیلاتے ہیں جیسا کہ الحدیث کے اس غلط استعمال نے امت میں بہت بے دفعہ تفریق پیدا کر دی ہے۔

علمائے الحدیث میں ہمارے کرم فرامولانا محمد اسماعیل (افت، گور جوانوالہ) صاحب شکریہ سے تحقیق ہیں کہ انہوں نے تقلید کے مقابل ترک تقلید کا نام تحریک آزادی نکر رکھ کر اس کی تاریخ سے پرداہ اٹھایا ہے۔ اپ کے کہنے کا عاصل یہ ہے کہ تقلید تعلیم کر پاندیوں میں بھجوئی ہے اور ترک تقلید اشان کر ملاطف کی پاندیوں سے آزاد کرتی ہے۔ الحدیث کی تحریک اصل میں تحریک آزادی نکل ہے جو انگریز ہندوستان میں پیدا کرنا چاہتے تھے جس طرح بھی ہر سکے مسلمانوں کو ان کے ماضی سے بیگانہ اور انہیں فتاویٰ عالمگیری سے دور رکھ کر انہیں نکرو نظر اور سہت و عمل میں بالکل آزاد کر دیا جائے۔

تقلید کے مقابل اب یہیں لفظ ہمارے سامنے آگئے۔ ۱. تقلید اور اجتہاد۔ ۲. تقلید اور عمل بالحدیث۔ ۳. تقلید اور آزادی نکر۔ پہلا استعمال علمائے محققین کا ہے کہ علمی دنیا میں دو ہی طرح کے لوگ ہیں معلّم یا مجتہد عین مُقدِّمین کسی علمی پیمانے کے ناپ تول میں نہیں آتے — دوسرا استعمال جیسا کہ الحدیث کا ہے جو بغیر کسی علمی درجے کا علم رکھنے کے عمل بالحدیث کے ممکن بنتے ہیں — اور تمیز

استعمال علمائے الحدیث کا ہے بر تقدیم کے مقابلہ میں آزادی نظر کا منان فتیا کرتے ہیں۔  
 مولانا اسماعیل صاحب، اگر پنے ستاد مولانا محمد براہیم صاحب میرے یہ بات سمجھ دینے ز  
 وہ ترک تقدیم کو کبھی نظر کی آزادی نظر سے تغیر نہ کرتے جو مولانا محمد براہیم تیر کھلتے ہیں۔  
 ہمارے ختنی بھائی ہم اہل حدیثوں کے متعلق یہ خیال رکھتے ہیں کہ یہ تقدیم سے ملننا  
 انکار کرتے ہیں اور حربہ کو تعلیم کرتے ہیں کہ وہ با دربود دل اشہر صلی اللہ علیہ وسلم  
 کی حدیث یا اتوال صحابہ نہ ملنے کے اور خود بھی کتب متدالہ مشہر ہیں لیکن قابلیت  
 نہ رکھنے کے اتوال ائمہ رضا محدث ایسا ہی اور مادر پدر آزاد بور کر جو پاہیں سو کیا کیں  
 اگر ان کا یہی خیال ہے تو ہم صاف الفاظ میں اعجون کرتے ہیں کہ انہیں نے ہمارا  
 نہ سب سمجھنے میں تھیں سے کام نہیں بیا۔

ایج شاگرد استاد کے باغی ہو رہے ہیں، مولانا، براہیم بریلی متعلق تقدیم سے انکار نہیں کرنا پاہنچتے  
 گئے مولانا اسماعیل صاحب ہیں کہ ترک تقدیم کو نظر کی آزادی نظر کا نام دے رہے ہیں۔ جیسیں اس  
 وقت اس سے بحث نہیں کہ استاد شاگرد میں سے کس کی بات میں ہست میں جوڑ پیدا کر سکتی ہے  
 اور کس کی سر پا توڑ اور انتشار تاہم یہ کہنے میں ہم حرج نہیں سمجھتے کہ جماعت الحدیث اس وقت  
 مولانا براہیم صاحب کے نظر نظر پر نہیں مولانا اسماعیل صاحب کے نقش قدم پر آزادی نظر میں آگئے  
 سے آگئے جا رہی ہے۔ انا اللہ وانا الیہ راجعون۔

انکار اجتہاد کی تاریخ انکار تقدیم سے بہت پہلے کی ہے۔ داؤ دنیا ہری (۴۰۰ھ) حدیث احمد  
 تاریخ کا بڑا عالم تھا اس نے سب سے پہلے ہنہ موس پر انکار کرنے کی نظر کی امد قیاس خنی  
 ہو یا جلی ہر ایک فتح کا انکار کیا پہلی امتون میں اجتہاد کی تعلیم نہ تھی۔ اس نے اس امت کو جیسی اس  
 سنہاں پر رکھا اور اجتہاد کا انکار کیا قرآن و حدیث کے نامہ انداز کے سوایا اور کسی بات کو کوئی دفعہ  
 نہ دیتا تھا۔ تاریخ میں اسے اسی لحاظ سے داؤ دنیا ہری (۴۰۰ھ) کہتے ہیں۔ ہم نظر کی تیجہ یہ نکلا کہ

سلہ تاریخ الحدیث ص۱۱

لوگوں میں غیر منصوص مسائل میں عجیب آوارگی پیدا ہو گئی اور اسلام کا ایک جامن نظام عمل ہونے کا دبوسے دب کر رہ گیا۔ ان لوگوں ان منکرین اجتہاد کا نام الحدیث نہ تھا ظاہری محتوا۔ غیر مقلدین کی اصطلاح ان دنوں وجود میں آئی تھی۔

اور ظاہری کی دفاتر کے ستائیں سال بعد عراق میں ابو حفص عمر بن احمد البغدادی معروف بابن شاہین (۳۸۵ھ) ایک اور عالم اٹھا۔ یہ مجتہد کے درجہ کا عالم نہ تھا لیکن خود پسندی کا مریض تھا فنا کی تدبیر باکل نہ رکھتا تھا۔ زبان کی بہت غلطیاں کرتا اور کسی مجتہد کا پیروز نہ تھا۔ جب لوگ اسے ان فکری مذہب کی نسبت میں محمدی المذهب ہب ہوں۔ دوسرا لوگ اپنے آپ کو محمدی دین پر کہتے ہو اور گی کا اعلام دینتے تو کہتا میں محمدی المذهب ہوں۔ دوسرا لوگ اپنے آپ کو گرامی کی طرف — ابن شاہین یہ پہلا شخص ہے جو نہ مجتہد تھا نہ مقلد نہ فقہ کو کسی درجے میں جانے والا مگر محمدی المذهب کہلاتے ہیں بہت جوش عمل رکھتا تھا۔

ہندوستان میں انگریزی عملداری میں جب تک تعلیم کا دھواں اٹھاتا تو جو لوگ اس اندر چڑھے وہ اپنے اپنے آپ کو محمدی کہتے تھے۔ پھر مولانا محمد سین ڈیالوی نے ان کے لیے نظر الحدیث انگریز سرکار سے منظور کرایا۔ اب ابن شاہین کے ہم خیال الحدیث کہلاتے ہیں۔  
حافظ ذہبی خلیب کے حوالہ سے لکھتے ہیں:-

ابن شاہین بقیۃ الشیوخ الادانہ کان لحاظاً ولا یعرف الفقه وکان اذا  
ذکر له مذهب احادیث قول ابا محمدی المذهب۔

ترجمہ۔ ابن شاہین بحق سے کام لیتا تھا۔ فقة سے نا آشنا تھا۔ جب اس کے سامنے کسی شخص کا مذهب ذکر کیا جاتا تو وہ کہتا میں محمدی المذهب ہوں۔

زارب صدیق حسن خاں مرتو مولوی محمد سین ڈیالوی سے کچھ پہلے ہوئے ہیں۔ ان کے دور میں غیر مقلدین الحدیث کے نام سے موسم نہ تھے۔ محمدی المذهب کہلاتے تھے۔ زارب صاحبؒ نے

اس کی اصل ابن شاہین سے نقل کی ہے آپ لکھتے ہیں :  
ازیں جامعلوم ثابت شد کہ محمدی گفتون خود را ماثور از سلف صلی اللہ علیہ است  
ایجاد متبوعان این زمان نیست بلے

ترجمہ۔ اس سے معلوم ہوا کہ اپنے آپ کو محمدی کہنا پہلوں سے منتقل ہے۔ یہ  
لعت پکھاں زمانے کی ہی ایجاد نہیں۔

نہایت افسوس ہے کہ غیر مقلدین جس کسی کو فتنہ کے خلاف دیکھتے ہیں جبکہ اسے اپنا امام مان  
لیتے ہیں اور اپنے لیے وہی ناٹھ احتیار کرتے ہیں جو خدا اس نے کیا تھا۔ اور وہ یہ نہیں سچتے  
کیا یہ خدا ابن شاہین کی تلقید نہیں ہے؟

ابن شاہین کے بعد اس امت میں کئی گروہ یا جماعت ایسی نہیں گزری جو محمدی المذهب  
کہلانی ہے، اب تیرہویں صدی ہیں جاکر نئے مرے سے محمدی المذهب کا نام احتیار کرنا یہ تاریخ کا  
تسسل نہیں ایک گروہ کی تئی پسیائش ہے۔

یہ صحیح ہے کہ قاسم بن محمد بن قاسم انلسی (۲۸۶ھ) نے بھی تلقید کا انکار کیا تھا، لیکن ان کا انکار  
فتہ کا انکار نہ تھا۔ بقول عافظ ابن عبد البر (۴۵۷ھ) یہ خود بہت بڑا فقیہ تھا، اس کا تلقید سے انکار بوجہ  
مجتہد ہونے کے تھا غیر مقدمہ ہونے کے احساس سے نہ تھا۔

چوختی صدی کے آخریں ایک اور نامور عالم علامہ ابن حزم (۴۵۷ھ) اُٹھے۔ آپ پہلے  
شافعی المذهب تھے پھر واد ظاہری کے مذہب پر آگئے اور ظاہری کہلانے اس سے پہلے اس کے  
ابن شاہین کے پوری قدر اسلامی مجتہدین کی تلقید پر جمع ہو چکی تھی پہلی تین صدیوں میں تلقید شخصی  
غیر معین رہی اور چوختی صدی میں سب اہل اسلام میں تلقید شخصی پر جمع ہو چکے تھے  
تمام ہر ایک کے ہال فتنہ کا درجہ حدیث اور اہل مصحابہ کے بعد کا تھا اور ہر طبقہ فتنہ کو اس کے  
اپنے مقام پر رکھتا تھا۔

تاریخ تقلید تاریخ ترکِ تقلید سے بہت سچے کی ہے۔ اجتہاد اور تقلید دونوں کا آغاز عہدِ صاحبہ سے ہو چکا تھا۔ تیری صدی میں مجتہدین کے پیروپُری دنیا میں پھیل چکے تھے اور ظاہری یا کل ناپید ہو گئے تھے۔ اب مسلمان جہاں بھی تھے مقلدین ہی تھے۔

علامہ ابن خلدون (۷۰۰ھ) ظاہری کے بارے میں لکھتے ہیں:-

ثم درس مذهب اهل الظاهر الیوم بدروں امتهنم

ترجمہ پڑھاہری لوگوں کا مذہب ناپید ہو گیا ان کے علماء کے مٹ جانے سے۔

پھر کچھ وقت کے بعد امام اوزاعیؑ کے مقلدین بھی ناپید ہو گئے جضرت اسفیان الشربیؓ (۷۱۶ھ) کے مقلدین اس سے بھی سچے ختم ہو چکے تھے اور اب عالم اسلام میں ان چار مذاہب، کے سوا اور کوئی مکتب نکرنا تھا۔

مولانا اسماعیل شہیدؒ لکھتے ہیں تیری ہویں صدی میں تمام اہل اسلام مذاہب اربعہ کے ہی پیرو  
تھے۔ اس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ ان دلوں کوئی صرف سلمان غیر مقلد نہ تھا۔ سب اہل اسلام  
کسی نہ کسی فقہی مذاہب کے پیرو نہ تھے۔ اگر کوئی ان سے باہر تھا تو اس کا شمار اہل اسلام میں نہ تھا۔  
حضرت مولانا اسماعیل شہیدؒ لکھتے ہیں:-

در اعمال اتباعِ مذاہب ارجع کہ راجح در تمام اہل اسلام است ابہر و خوب،  
است۔

ترجمہ فروعات میں مذاہب اربعہ کی پیروی جو تمام اہل اسلام میں پائی جاتی  
ہے بہت اپنی اور خوب ہے۔

صلوٰم ہوتا ہے مولانا شہیدؒ کے عہد تک کوئی کتبِ انکار الحدیث کے نام سے یا غیر مقلدین  
کے عنوان سے یا محمدی المذاہب کے تعارف سے موجود نہ تھا۔ سب اہل اسلام نہ مذاہب اربعہ کے تھے  
یہاں شیعہ کی بات نہیں ہو رہی۔

حضرت شہید کے برابر کے مالم اس وقت حضرت شاہ محمد الحق محدث دہلویؒ تھے وہ مدرسہ تیجہ میں حضرت شاہ عبدالعزیزؒ کے ہائیشن ہوتے۔ اب کافری تعلیم کیا تھا اس سے عورذیں ہیں ٹاٹل کریں۔

مقلد ایشان را ہرگز بدعتی سخواہ لگتے۔ زیراً کہ تعلیم ایشان تعلیم حدیث شریف است پس مبتعد حدیث را بدعتی لکھن غبار و مرتب نکال است۔

ترجیب احمد کے مقلدین کو ہرگز بدعتی ذکرنا پاپ ہے کیونکہ ان کی تعلیم حدیث شریف کرمانا ہی ہے مبتعد حدیث کو بدعتی کہنا گرامی ہے اور اس پر فدا ہو گا آگے مذاہب ارجمند کے باہمی اختلاف کے بارے میں لکھتے ہیں۔

مذاہب ارجمند میں جو اختلاف ہے وہ اختلافات یا تفریق مصحابہ میں مربود ہے اس لیے ان میں بھی (ان امور اربعہ میں) اختلافات ہوتے اور مصحابہ کے متعلق حضور کرم مصلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: مصحابی کالتجرم جایا میرافت دیم اہتمدی تم یعنی میرے مصحابہ ستاروں کی لامبی ہیں تم جس کی ائمہ اگر وگے پڑا سیت پاؤ گے اور مذاہب ارجمند میں غلاف، قیاس و محبت کے اختلاف سے واقع ہوا، قیاس نفس سے ثابت ہے تو قیاس پر عمل کرنا اتباع نفس ہوا۔ اور نیز مذاہب ارجمند میں اختلاف حدیث کے خلاہی الغاظ اور استنباط حدیث کی وجہ سے بھی ہے جیسے غفار ہر حدیث کو قابو عمل سمجھتے ہیں اور بعض استنباط حدیث پر عمل کرتے ہیں۔

پناہ گنجواری اور مسلم وغیرہ میں ایک حدیث آتی ہے اور آنحضرت مصلی اللہ علیہ وسلم نے جس وقت بنی قریظہ کی طرف مصحابہ کو روانہ فرمایا تو یہ حکم فرمایا کہ کوئی عصر کی نماز سوائے بنی قریظہ کے نہ پڑھے۔ جیسے مصحابہ نے حدیث کے ظاہری الغاظ پر عمل کیا اور راستہ میں نماز نہ پڑھی لیکن جب آنحضرت مصلی اللہ

عیہ دلکریہ قصہ سعلوم ہوا تو اس پر کچھ ناگواری ظاہر نہ فرمائی تو دو نوں طرح  
عن جائز ہے۔ مذکوب اربعہ کے اختلاف کی صورت، ایسی ہے تو بدعت  
کس طرح ہو جائے گی۔

اس سے روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ محدثین دہلی اس مسلک کے نہ تھے۔ جو فرقہ  
امدیث کے بانی مولانا سید نذیر حسین دہلوی نے ترتیب دیا ہے۔ آپ حضرت شاہ محمد الحنفی گے جس  
درجہ کے شاگرد تھے آپ اس کی تفضیل دیکھ لئے ہیں، حضرت شاہ صاحبؒ کے اور عجی شاگرد  
تھے۔ ان میں سے کوئی میاں صاحب کا سخنیاں کیوں نہ ہو سکا؟ یہ بات گھری فکر سے سوچنے کے  
لائق ہے۔ اگر آپ یہاں سے سوچنا شروع کریں کہ سر سید احمد خاں نے آپ کو رفعیدین پر لگایا تھا۔  
اس سے پہلے آپ رکوع کے وقت رفعیدین ذکر کرتے تھے تم بات سمجھنی بہت آسان ہو جائے گی  
اور پتہ چلے گا کہ شیخ الکل کاشیخ شریک نزک تقید میں کوئی تھا اور پھر اس شیخ کاشیخ کون تھا جس  
سے جناب میاں صاحب بحق لیتے تھے وہ خنیہ شخصیت سر سید احمد خاں کی بھتی۔ جس نے میاں  
صاحب کو رفعیدین پر لگایا تھا اور سر سید کے پیچے انگوڑی تھے جو ذات و می عالمگیری کے دشمن تھے۔

## ایک اہم سوال اور کہس کا جواب

بعن غیر متعددین تحریکِ ترقیتیہ کا بانی مولانا اسماعیل شہبیہ کو محترم تھے میں اور اس کے  
ثبوت میں آپ کا رسالہ رفع الیدين پیش کرتے ہیں۔ یہ بات کہی طرح درست نہیں کسی ایک مسئلہ  
میں تفرد اختیار کرنا مسلکِ تقید سے خروج نہیں۔ مشہور فقیہ عاصم بن یوسف کا نام طبقاتِ اخنثیہ  
میں موجود ہے۔ وہ رفع الیدين کے مسئلہ میں فتحی پر عمل پرداز تھے۔ باس ہمہ ان کا نام طبقاتِ  
اخنثیہ میں رہا۔ اور کسی نے اس پر اعتراض نہ کیا۔

یہاں بات کہ رسالہ رفع الیدين کی نہیں ہو رہی تما نیخ ترکِ تقید کی ہے مولانا اسماعیل شہبیہ

۱۔ اردو ترجمہ مائتہ مسائل مٹا، ص ۲۱۴

نہ اس بسب اربعہ کی پیر دہی کے قائل تھے اور تقدیم میں ان کا مرہی موقف تھا جو حضرت شاہ محمد مارحق حضرت  
دہلویؒ اور اس بیت علم حنفیہ کا تھا اور پھر حضرت شاہ اسماعیل شہیدؒ نے جو وہ رسالہ لکھا یہ صرف ان  
کی ایک علیٰ رائے بھی عمل اور رفع میں ذکر نہ کریں ترجیح دیتے تھے تقاری عبد الرحمن پانی پتیؒ<sup>۱</sup>  
اس کے گواہ ہیں جنہوں نے آپ کو نماذِ پڑھتے دیکھا تھا۔ اگر آپ رکوع کے وقت فوجین  
کرتے تو دہلی میں یہ عمل متعارف ہوتا۔ پھر اس کے آغاز کا سہرا امرسیداً حمد خاں اور زبانب میان نڈیزین  
صاحب دہلویؒ کے سر پر نہ بندھتا۔

یہاں اس کی تفصیل کا موقع نہیں۔ اس کے جواب میں اتنی بات سمجھ لینا کافی ہے کہ اگر  
حضرت شاہ اسماعیل شہیدؒ حنفی نہ ہوتے غیر مقلد ہوتے تو پھر وہ شیخ الکل ہوتے میان نڈیزین  
صاحب شیخ الکل نہ ہوتے میان صاحب کے شیخ الکل ہونے کا مات مطلب ہے کہ یہاں اپنے پلا۔

## مسک اہل حدیث کا آغاز

موجودہ اہل حدیث مذہب کب سے بناد رکھا یک ترک تقدیم کب سے شروع ہوئی اس کے  
شیخ الکل میان نڈیزین صاحب دہلویؒ ہیں آپ ۱۲۲۰ھ میں پیدا ہوتے اور ۱۳۲۰ھ میں وفات  
پائی۔ ہندوستان میں تقدیم کے خلاف پہلی کتاب میان اکتوبر آپ نے لکھی جس کا جواب مارحق مولانا  
محمد شاہ عاصیؒ نے حضرت مولانا ناطب الدین کے حکم سے لکھا۔ اس عہد میں غیر مقلدین ابھی یہ طے نہ  
کر پائے تھے کہ اس نو زایدہ فرقہ کا نام کیا رکھیں کوئی بچہ کہتا تھا کوئی بچہ۔ شیخ الکل مولانا نڈیزین  
صاحب کے شاگرد اور ان کے طریقے کے پیرو مولانا محمد شاہ بہانپوری اور کرتے ہیں کہ ان سے پہلیہ  
فرقہ کسی نام سے موجود نہ تھا۔ آپ لکھتے ہیں:-

چھپے زمانہ میں شاذ و نادر اس خیال کے لوگ کہیں ہوں تو ہوں مگر اس کثرت  
سے دیکھنے میں نہیں آتے بلکہ ان کا نام ابھی تھوڑے ہے ہی دنوں سے سُنا ہے  
پہنچنے آپ کو ترک اہل حدیث یا محمدی یا مسلم کہتے ہیں گرچہ مختلف فرقی میں ان کا نام

بی مقدار یاد ہبی یا لامد ہب لیا جاتا ہے بلے

### ایک سوال

میاں نذریں میں صاحب جب حضرت شاہ محمد سخن حمدت دہری (۱۴۲۲ھ) کے ذاگر تھے تو رہ شاہ محمد سخن اور شاہ اسماعیل شہید محدثین دہلی کے طریقہ پر کمیں نہ پل سکے، انہیں اس نئے فرقہ کا شیخ اکلیں بنادیا گیا، اور کنہول نے بنایا۔

ابواب، انہوں نے شاہ محمد سخن حمدت دہری کے حدیث باقاعدہ نہ پڑھی بھتی کہ ان اختلافی مسائل کو ان سے سمجھا ہوتا۔ نیز عکومت بدلتی چکی بھتی انگریز آپکے تھے اور وہ چاہتے تھے کہ دہلی کی مسند حدیث (مدرسہ رحیمیہ)، پڑب کوئی شیخ پچھے طریقے کا نہ ہو کوئی ایسا ہر جسے انگریز عکومت شمس العلماء کا خطاب دے سکے۔

مولوی فضل حسین بہاری نے میاں نذریں میں صاحب کے حالات پر الحیاۃ بعد الممات کے نامے ایک کتاب لکھی ہے۔ اب میاں صاحب کی حضرت شاہ محمد سخن صاحب سے شاگردی ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:-

اپ نے میاں صاحب کو صرف اطرافِ صحاح کی سند دی بھتی میاں صاحب نے استیغاباً ذاپ سے صحاح ستر پڑھیں نہ ان کی مددی میاں صاحب خود اس سند کو پڑھا کہتے تھے بلے

تخریج ترکِ تقیید کے دوسرے امام زواب صدیق حسن خاں تھے جو ۱۴۵۰ھ میں پیدا ہوئے اور (۱۴۸۰ھ) میں وفات پائی۔ اپ نے ملکہ بھر پال شاہ جہاں بیگم سے شادی کی اور اسی راہ سے زواب بننے انگریزی دور میں کیا۔ اب کسی زواب سے یہ توقع رکھ سکتے ہیں کہ وہ مسلمانوں کو رپنے اسلاف سے والبستہ رہنے دے گا۔

انگریز مسلمانوں میں فکری آزادی پیدا کرنے اچاہتے تھے اور انہوں نے اس نوزایدہ فرقے کو

---

لے اور شاد میں سیل الرشاد مبتدا لے الحیاۃ مبتدا

یہ حوصلہ دیا کہ ہمیں مغل باہ شاہیوں نے یہ بھی فتحِ ختنی میں بھرپور کام کیا۔ آئینے قادار لے والوں کی طرف  
خلاف اُنھوں داد دیا ہے مگر یہی آزادی کی پروردگار داد — نواب صدیق حسن خاں صاحب بھرپور  
آدمی تھے الی کی باتوں میں آجئے اور یہ کھو دیا۔

تو امن و راست و آزادگی اس تھوتِ الحجزی میں تمام خلائق کو غیر بہت  
کسی حکومت میں بھی نہ تھی۔ اور وجہ اس کی سرانے اس کے پچھے ہیں بھی گئی  
کہ گذشتہ نے آزادی کا اعلیٰ ہر فرد کو دی ہے۔

مسلمانوں کو تو مذہبی آزادی میں اس کے تبعیعی میں سریساً احمد فاروقی اور مولوی چڑاغ علی  
بیسے رکوں نے شیعی تھامی بندارگی میں اپنے احمد نے جہاد کو حرام ہمہ رہانے کی ذمہ داری لی  
مولانا فضل سرول بدایوی نے محمد میں دہلی کے خلاف سہیم تیار کی اور شیخ اکمل میاں نڈیرسین متاب  
اور نواب صدیق حسن خاں صاحب نے ترک تعمید کی تحریک شروع کی اور آج ایک اچھا ناما فرقہ  
الحمدیث یا نیز مقامیں کے امام سے ہر قبہ اور ہر شہر میں آموختہ ہوا ہے گر جاؤ اور کے مولانا محمد ساکیل  
صاحب نے اسی تحریک ترک تعمید کا نامہ بھیبہ آزادی سکر کھلائے اور اس نامہ ایک کتاب تیب دی ہے۔  
ایک سوال

بھارتے ایک صاحب علم دوست نے مولانا کیا دیا اور نواب صاحب اور نواب صاحب کی تحریک  
سے معلوم ہتا ہے کہ تحریک ترک تعمید کے داعی ہونے کے باوجود دی ہزار تھویں ایک تھے اور تھویں  
کے گتھاغ نہ تھے زندہ سنہی سے لستہ ہے اور کرتے تھے۔ یہ اس مددوٹھویں کیسے گھر گئے کہ ایک نئے فرقہ  
کی بندارگوی؛ معلوم ہتا ہے کہ ان کے پیچے کرنیں نہ ہم معتقد تھا۔ ان لوگوں کا ہاتھ تھامی مسلمانوں  
کی صحفی میں انتشار پیدا کرنا پاہتھے تھے۔ احتیاط کا کام جو اب دیا اس کی ایک نظر یہ ہے۔

اچھوں؛ اپ کا یہ گمان صحیح ہے تحریک ترک تعمید کے پیچے راقی دہندہ تھے جو مسلمان  
بن لے مسلمانوں کی صحفوں میں ہے گئے تھے۔ ان کا کہہ ہے مسلمانوں کو اپنے سو فرقہ کے غلط ہمہ کہا اور ان

لے تھامان، ہابیہ ملا۔

لے زمین، ہن دستادیں آگل گانا تھا۔ ایک بنارس کا رہنے والا تھا اور درس اعلیٰ پڑھنے والے رہنے والا۔ ایک نے اپنا نام عبد الحق (بنارسی) اور دوسرے نے ابو الحسن مجید الدین رکھا۔ یہ خود انہوں نے مسلمان کے خلاف بھڑکے اور بڑے بڑے لوگوں کو بظاہر، لمحیں اپنے بزرگوں سے علیحدہ کر کے رکھ دیا۔ یہ عبد الحق بنارسی تھے اور ابو الحسن مجید الدین تھے۔ مجید الدین نے الظفرالمبین کھمی اور اسلام کے خلاف خوب آگ بھڑکائی۔ اس کا اصل نام ہری چند تھا۔ اس کا باپ دیوان چند قدم مکھڑی علی پور ضلع لور جزاں الکار رہنے والا تھا۔ ضلع لور جزاں الہ میں تحریک ترک تقدیر اس ہندو نے شروع کی تھی۔ جسے اب مولانا اسماعیل صاحب پرداں پڑھا رہے ہیں۔ افسوس ان عوام پر ہے جو اتنا بھی نہیں سوچتے کہ ان تحریکوں کے سچھے کن کن خشیہ ہا محتوں نے کام نیا ہے۔  
والی اللہ المشتکی۔

ہری چند کی کتاب الظفرالمبین کا جواب مولانا منصور علی بن مولانا محمد حسن مراد آدی نے فتحالمبین کی شف مکائد عین المقادین کے نام سے لکھا ہے۔ فتحالمبین واقعی ایک لا جواب کتاب ہے جیسیں اس سے انکار نہیں کہ شیخ اکل میاں نذریں صاحب اور جناب نواب صدیق حسن غال مصاحب ہری چند اور دیوان چند کے مزاج و کردار کے نہ تھے۔ تحریک ترک تقدیر بھی اپنے ابتدائی مراحل میں تھی اور میاں صاحب یا نواب صاحب حضرات مقلدین کو فرقہ ناجیہ سے باہر نہ کرتے تھے جو بہتر فرقوں کے مقابلے میں حق پر مانا جاتا ہے۔ وہ مقلدین کو اس میں شامل سمجھتے تھے۔ نواب صدیق حسن غال صاحب ایک جگہ لکھتے ہیں:-

ایک سنت مذکوری مجدد یہ ہے کہ میں فقط جماعت اہلسنت کو فرقہ ناجیہ جاتا ہوں  
خنی ہوں یا شافعی، ماکلی ہوں یا حنبلی یا ظاہری یا محدثیت یا اہل سوک گئی  
کے حق میں ان میں سے گمان بد نہیں رکھتا۔.... اکسلف پڑھنے مخالفت سنت  
کا کرزا الصاف، کاخون بہانما ہے لہ

لِ الْقَاءِ الْمُنْ يَا لِلْقَاءِ الْمُحْصَنِ ص

ان دو حضرات کے ساتھ تیرے بزرگ مولانا عبد الجبار غزنوی ہیں جو غزنی سے آکر میاں ندیہ میں صاحب کے علیقے میں اشتمل ہوتے۔ مرسید احمد خاں نے میاں ندیہ میں صاحب کو فہریاً عذر اور کرع پر لگایا۔ ورنہ آپ اس سے پہلے رفیدین نذکرتے تھے مولانا عبد الجبار غزنوی اہل ملوک میں سے تھے اور نقشبندی سلسلے میں بیعت لیتے تھے۔ مگر اس کا نام تقدید نہ رکھتے تھے جیسا کہ مولانا اسماعیل صاحب نے اسے تقدید کا نام دیا ہے۔

ان حضرات کے بعد مولانا مافظ عبد المنان وزیر آبادی اور مولانا محمد حسین بیالوی اور حضرت مولانا مافظ محمد کھوئی کا دور آتا ہے۔ ان میں زیادہ فعال مولانا محمد حسین بیالوی ہے۔ آپ مرتضیٰ علام احمد قادر یافی کے قریبی دوستوں میں تھے۔ مرتضیٰ علام احمد کی آزاد روی پر انہیں تقبہ ہوا کہ ترک تقدید اس درجہ میں خذنا کہے کہ کبھی ایمان سے ہی ہاتھ دھونا پڑتا ہے۔ اس سلسلہ میں آپ نے ایک بہت اہم بیان دیا۔

چھیس برس کے تجربہ سے ہم کو یہ بات حکوم ہوئی ہے کہ جو لوگ بے علمی کے ساتھ مجتہد مطلق اور مطلق تقدید کے تارک بن جاتے ہیں وہ آخر میں اسلام کو سلام کر بیٹھتے ہیں بلکہ

ان سے اگلی صفت میں حضرت مولانا عبد الجبار غزنوی مولانا شنا، المیر امر تسری مولانا محافظ محمد ابراہیم سیاگھوئی، مولانا محمد اسماعیل غزنوی، مولانا داؤد غزنوی، مولانا عبد القادر قصویری، قاضی عبد الداہد خان پوری، مولانا عبد الداہب طقانی، مولانا عبد الجبار لکھنڈیلوی اور محافظ عبد الشرود پڑی تحریک ترک تقدید کے علمبردار رہے۔

ان حضرات کے بعد اب اس جماعت کی قیادت پاکستان میں مولانا محمد اسماعیل صاحب گوجرانوالہ کے ہاتھ میں ہے۔ ان کے اس دور کے علماء میں مولوی عبد الشکر عبد القادر حصاری ہلوی ابوسعید شرف الدین دہلوی، مولوی عبد الشکر زاخلم دار العلوم احمد مسیح شکر احمد مولوی محمد عبد الجبار ریس

اپنی حدیث راجپوتانہ مولوی عبد الشمار دہلوی (کراچی) مولانا عبد اللہ رحمانی مبارکپوری مولوی محمد علیش  
دہلوی جائشین سندھ میان نذریں صاحب دہلوی اور مولانا اعطا اللہ عنیت۔

ان حضرات کا تقید کے بارے میں وہ نظر یہ نہیں جو اس فرقے کے باشیں میان نذریں  
صاحب زواب صدیق حسن خاں صاحب اور حضرت مولانا عبد اللہ غزنوی کا تھا جناب نوال صاحب  
کاظمیہ اور مولانا محمد حسین بخاری کاظمیہ آپ اور پر دیکھئے ہیں اب ان متاخرین کاظمیہ تقید  
بھی ملا خلط فرمائیں میہاں سے تاریخ انکار تقید شروع ہوتی ہے۔

### تاریخ انکار تقید

یہ کاظمیہ کی تردید نہیں طلبہ کرتاریخ تک تقید کا مطالعہ کرنے کے لیے ان واقعات کا تذکرہ  
ضوری تھا اب یہ مقلد علماء کے فتویٰ مقتدین کے بارے میں ملا خلط ہوں ۔

① حق مذہب اپنی حدیث ہے باقی جملے اور جسمی ہیں ..... مقتدین حنفیہ  
کے ہر دو فرقے دیوبندی اور بیلیوی بلاشبہ گمراہ ہیں ..... سچا فرقہ اور ناجیہ  
اپنی حدیث ہیں باقی سب فی النار والسفر ہیں ۔۔۔

② افسوس فرقہ مقتدین احناف پر کہ وہ برجہ تقید شخصی کے جو ایک بعدت  
زایجاد ہے ..... چونی کی کتب فتحہ حنفیہ ہرگز سرگز قابل اعتبار نہیں .....  
دیوبندی جماعت کی مثال ایک ہاختی کی سی ہے جس کے دکھانے کے دانت اور  
اور کھانے کے اور ہیں ۔۔۔

③ مولانا اسماعیل صاحب گوجرانوالہ کی تقریظ ملا خلط ہو ۔

ان حضرات پر قطعاً اعتماد نہیں کرنا چاہیئے اس پلہ کو نتائج التقید میں ذرا وضاحت  
سے کہنا چاہیئے تاکہ باہمی اعتماد ختم ہو جائے۔ اپس میں اختلاط سوچ سمجھ کر ہو۔

---

لہ سیاہت الجہان بمناگہ اہل الائیمان ص ۲، ص ۵، ص ۷ تقریظ برنتائج التقید مولوی اشرف صاحب  
مولوی عبد الجبار صاحب از راجپوتانہ

(۲) کراچی کے غرباں الجدید کے مولوی عبد التبار صاحب اپنی تقریظ میں لکھتے ہیں۔  
 ماشاء اللہ اب نے اس میں تقدیم شخصی کی بہت اچھی تیز کرنی کی ہے اور تقدیم کے زیر ہے  
 اور بد نتائج سے موحدین کو آگاہ کیا ہے علاوہ ازیں مقلدین احانت کی تقدیم کے  
 دھول کا پول ..... تاریخ دوسرے پاش پاش کر دیا ہے۔  
 اکمل حاصل یہ ہے کہ اس دور کے الجدید مقلدین حضرات سے وہ نسبت لکھتے ہیں جو  
 — تاریخ دوسری کسی بہتے جہاڑ سے ہوتی ہے دھول کو تاریخ دوسرے پاش  
 پاش کرایہ بابلی بھی میں آتا ہے لیکن پول کو پاش پاش کرنا امر وہ بھی تاریخ دوسرے  
 کرنا اوس خاص کام ہے جو یہ حضرات کر رہے ہیں۔

تقدیم کی اس شدت سے مخالفت امت کے بارہ سو سالہ اجتماعی موقف سے تبرأ ہے اور  
 یہ کوئی چھڈا جرم نہیں — اور ضمی طریق نماز کی مخالفت صحابہ کرام کے اس جنم غیر کی مخالفت ہے  
 جن سے خفیہ کرام نے اپنے طریق نماز کے صریح مندوخال چنے ہیں۔ یہ پوری امت کا تخلف ہے  
 اور قرآن کریم کی آیت سکنتم خیر امۃ اخرجت للناس کی صریح مخالفت ہے۔ یہ بات صحیح  
 ہے کہ اس دور کے غیر مقلدین اب اس فرقہ ناجیہ کے افراد نہیں رہے جس کی حضور نے مانا علیہ  
 واصحابی کے الفاظ میں خبر دی تھی۔

## یہ تہرہ وال فرقہ کہاں سے آگیا؟

بنی اسرائیل بہتر فرقوں میں بنتھے جتنی اذاع ما قسم کی بُرائیاں ان میں ابھری تھیں یہ  
 غیر مقلدین ان پر بھی سبقت لے گئے ہیں جنور نے فرمایا میری امت تہرہ فرقوں میں بٹے گی یہ  
 تہرہ وال فرقہ کون سا ہے؟ یہ وہ لوگ ہیں جو فرقہ کے خلاف ہوں گے اور فتوحاء سے بغیر کہیں کے  
 ایسا بے راہرو فرقہ پہلی اشتوں میں بھی نہیں ہوا۔ زان کے ہاں فرقہ و اجتہاد مخفا اور نہ فتوحاء و تہبیدیں

لہ تقریظ بر نتائج تقدیم ص ۴۳

کی غافلگی سامنے آئی تھی۔ یعنی اسی امت کی ب realtà ہے۔  
ہم سخنور نے فرمایا، بزرگ اسلامیہ بہتر فرقوں میں بٹنے اور میری امت سماں میں بٹنے کی، اس پر  
پسین کے متاز عالم دین علامہ قرطبی<sup>۲</sup> (۱۲۴۵ھ) لکھتے ہیں:-

هذہ الفرقۃ الکی زادۃ فی فرق محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہم تو مر

یعادون العلما و یغضبون الفقهاء ولعین ذلک قطفی الامم السالفة۔<sup>۳</sup>

ترجمہ یہ تہرواں فرقہ جو ہم سخنور نے مصلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے فرقوں میں زیادہ ہوا  
یہ وہ ہیں جو علمائے راسخین سے دشمنی کریں گے اور فرقہ والوں سے بغرض رکھیں  
گے ایسے لوگ پہلی امتوں میں بھی نہیں ہوتے۔

علامہ قرطبی نے یہ پیشگوئی دین کی صرفت رکھتے ہوئے علماء سے ساتویں صدی میں تقلیل کی ہے  
اس وقت غیر متدین نام سے دنیا میں کرنی مزیدی گردہ موجود نہ تھا، علمائے حق کی یہ پیشگوئی تیرہویں  
صدی کے آخر میں ظہور میں آئی اور پھر وہی صدی میں اس نے اپنا مصدق پایا، یہ تہرواں فرقہ غیر  
متدین کا ہے جو نہ محظیہ ہیں نہ مغلوب، بگر علماء کی بات نہ مانند اور فرقہ سے بغرض رکھنے کا گھر را داغ  
اس کے سر پر کھلا موجود ہے۔ پہلی امتوں میں نہ اجتہاد تھا اور نہ اس کی پیروی کی تعلیم سو فتح  
کے انکار کا گناہ انہیں نہ پھینکا تھا، احکام تورات ان کے ہاں پہنچنے ہی نہ صلتھے۔

علامہ قرطبی<sup>۲</sup> تورات کے بیان تفصیلًا لکل شی پر لکھتے ہیں:-

اى لکل شی امر وابہ من الاحکام فانہ لم یکن عندهم اجتہاد و اما خص

بذلك امة مصلی اللہ علیہ وسلم یہ

ترجمہ ہرچیز جس میں وہ احکام کے مکلف کیے گئے اس کی انہیں پیروی تفصیل دی  
گئی کیونکہ ان کے ہاں اجتہاد کی مشروعت نہ تھی، اجتہاد کی امیت حضرت کی امت  
کا خاصہ ہے، سو یہ خصوصیت اسی امت کو دی گئی۔

لہ الجامع الاحکام القرآن علد، ص ۲۷۱ لے ایضاً ص ۲۹۸

ہمیں اس وقت اس سے بحث نہیں کہ مسلمانوں میں یہ تہتوں وال فرقہ کس دور میں پیدا ہوا ہے  
نہ ہم یہ کہنا چاہتے ہیں کہ غیر مقلدین بطور ایک دینی گروہ کے انگریزی دور سے پہلے کہیں نہ سنے گئے  
تھے زد کیجئے گئے تھے۔ یہاں ہم صرف یہ دیکھنا چاہتے ہیں کیا یہ گروہ غیر مقلدین اس فرقہ ناجیہ میں سے  
ہے، جس کی حضور نے حکمہ فی النار الارادحدہ کہہ کر خبر دی تھی؟ یہ بات سوچنے کی ہے،  
هذا مامعندی و عند الناس ما عندهم والله على ما اقول شہید۔

یہ تاریخ تک تقید کا ایک مختصر فاکہ ہم نے ہدیہ قارئین کر دیا ہے۔ ہمارے اہل حدیث  
درست اس عنوان سے پہنچ کر اپنا تعارف تاریخ اہل حدیث کے نام سے پیش کرتے ہیں مگر یہ نظر  
ابتداء میں اہل علم اور محدثین کے لیے استعمال ہوتا رہا ہے۔ اس کا غیر مقلدین کے لیے اطلاق یہ  
اصطلاح بہت بعد کی ہے ہم نے اشتباہ سے بچنے کے لیے اسے تاریخ تک تقید کے عنوان  
سے پیش کیا ہے۔

## بارہویں صدی میں محققین کا تقید پر زور

تک تقید ایک سحریک کی صورت میں تیرہویں صدی کی پیداوار ہے۔ اس سے پہلے تقید  
کی مخالفت میں داؤڈ ظاہری اور ابن حزم وغیرہ کے ہی نام سامنے آتے ہیں۔  
حکمت الہی ہمیشہ سے یہ رہی ہے کہ جو فتنے آئندہ پھیلنے والے ہوں اللہ تعالیٰ ان کے  
ہارے میں اپنے بندوں کے دلوں میں پہنچے سمجھی ایک جذبہ دفاع پیدا فرمادیتے ہیں۔ یہی حال  
ہم بارہویں صدی کے مجدد حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (در ۱۸۶) کی تحریرات میں بیکھتے ہیں  
اپ نے لئے والے مالات پر ایک فکری نظری اور اس اعتماد علی اسلف کرائے گے جاری رکھنے  
کے لیے اس موضوع کے مختلف پہلوؤں پر بڑی بصیرت، افراد بحث کی ہے اور تقید کی ضرورت کو  
خوب نکھارا ہے۔ اپ نے اس موضوع پر یہ کتابیں لکھیں اور فرض الحرمین میں اس سلسلے میں اپنے  
مکاشفات، کوئی خوب انجام رکھا ہے۔

١) عقد الجدید فی الحکام الاجتہاد و التعلیید

٢) الانساف فی بیان سبب الاختلاف

تقریباً ایک صدی بعد میں میں قاضی شرکانی (۱۲۵۵ھ) صاحب شیل الادھار رحمۃ اللہ علیہ اور انہوں نے القول المذید فی اولۃ الاجتہاد و التعلیید لکھی۔ آپ اصلًا زیدی فرقے کے تھے اور اثناء عشریوں کے اس مسئلے سے خاصے متأثر تھے کہ فوت، شدہ کی تعلیید پر تمام رہنماوں سے نہیں۔ آپ کا یہ جذبہ آپ کو معلم تعلیید کے انکار پر بھی لے آیا۔

اس سے پہلے علامہ ابراہیم بن الوزیر بھی اسی نظریہ کے تھے۔ آپ نے کتاب القواعد میں تعلیید امورات کو حرام قرار دیا ہے۔ ملماً کے جناب پر اللہ تعالیٰ رحمتیں برسائے۔ انہوں نے کھل کر اس نظریے کی تردید کی۔ علام سعید بن حجی الحنبلي (۱۲۲۹ھ) نے اس کے حوالہ میں ایک نہایت مقتدر رسالہ لکھا۔ اللہ تعالیٰ حضرت شیخ محمد بن عبدالواہب سجده کو بھی جزاۓ خیر دے۔ انہوں نے اس پر استقامت دھکائی اور امامہ اربعہ کی تعلیید کو عامۃ الناس کے لیے واجب فرمایا۔ آپ خود حنبلي المذهب تھے۔ سعودی مشائخ زیادہ تر اسی مسکن کے ہیں۔ پاک و ہند کے الحدیث (باصطلاح جدید) فرقے سے ان کا کوئی تعلق نہیں۔ مولانا اسماعیل غزنوی نے مسئلہ تعلیید پر کھل کر آں سعود کی مخالفت کی ہے۔ خانہ کعبہ میں اور حرم مدینہ میں تراویح کی مناز اب تک بیس رکعت ہی پڑھی جا رہی ہے اور تاریخ اسلام کے پہلوہ سو سالہ دور میں کوئی ایسا سال نہیں گزرا جس میں حرمین شریفین میں پر رامضان کبھی آئھ رکعت تاریخ جماعت سے پڑھی گئی ہوں۔

## ہندوستان میں ترک تعلیید کا آغاز

برصیر پاک و ہند میں ترک تعلیید کا آغاز حضرت میاں نذریسین دہلوی (۱۳۲۰ھ) سے ہوا۔ آپ اس فرقہ کے شیخ الکل کہلاتے ہیں۔ کل سے مراد یہاں کل غیر مقلدین ہیں۔ ان سے پہلے اگر کوئی غیر مقلد (جو نہ مجتہد ہونہ مقلد) ہوا ہوتا تو آپ اس کے شیخ کیسے ہو سکتے تھے یا اس فرقے کا آغاز تھا۔

اس سے پہلے ہندوستان میں کوئی فرقہ یا فتحی مسلم انجمن کے نام سے موجود نہ تھا البتہ وہ ہند  
بیشاپر سمر قناد رئیس میں شافعی حضرات کو احمدیت کہا جاتا تھا ایزونکر یہ مقابلہ احناٹ اظاہریت پر چھے  
تھے ہندوستان میں ترک تعلیم کے عنوان سے یہ واقعی ایک نئے فرقے کی سفارش تھی پہلے یہ صرف  
ترک تعلیم کی ایک آواز تھی مگر دیکھتے دیکھتے یہ انکار تعلیم کا ایک نعروہ من گیا مشہور موئون داکر شیخ  
حسین داڑھی کی طنز نظر اُٹھی ٹیوٹ آٹ اسلامک ریسرچ اس نئے فرقے کی نشاندہی میں لکھتے ہیں:

ایک افسوسناک بات یہ ہے کہ ملتِ اسلامیہ میں جو فرقے پہلے ہی سے

تعداد کثیر میں ٹھیک ہوئے تھے ان میں ایک فرقے کا اغافہ ہو گیا ہے

ابھی اس نوزاںیدہ فرقے کو اپنی تعلیم کا نام نہ دیا گیا تھا اس عالمی انجمن زدیوں نے ان کے  
لیے یہ نام پاس کیا تھا اس ابتدائی دور میں لوگ ان کو لاذہ سب کہہ کر پکارتے تھے مولانا اسماعیل  
شہید کے ایک سماحتی مولانا کرامت اللہ جو نپوری ایک مگر ان غیر مقلدوں کے بارے میں لکھتے ہیں۔

لاذہ سب لوگ (غیر متعالین) جو مولانا اسماعیل علیہ الرحمۃ کی اطاعت کا دعویٰ

کرتے ہیں وہ تجھوٹے ہیں کیونکہ مولانا کے قول و فعل سے وہ بات جو یہ جاہل

لوگ کہتے ہیں اور کرتے ہیں یہ ہرگز ثابت نہیں ہوتی ہے پھر ان لوگوں کا دعویٰ

مولانا کی اطاعت کا ایسا ہی ہے جیسا دعویٰ راضیوں کا حضرت اطیبیت اور

اور انہم اثنا عشرہ کی اطاعت کا ہے اور یہ جو بعضے صدی جاہل لوگ کہتے ہیں کہ

مولانا محمد اسماعیل قدس سرور نے چاروں نیمیوں کے سوا پانچوں ایک نہ سب

نکالا ہے ..... سو یہ بات ان جاہلوں کی محض غلط اور فراہمیت ہے .....

مولانا رحمۃ اللہ علیہ کے ساتی اور سچے حقیقی تھے اور کبھی کسی سے تعلیم نہ سب کی

نہیں چھڑا تی اس لیے حضرت سید احمد شہید قدس سرہ کے ساتھ جو ہزار ہا

آدمی جہاد کو گئے تھے کوئی بھی تعلیم چھوڑ کر لاذہ سب نہ بنا باد جو دیکھ رات

و نہ سہیش مولانا کی صحبت میں رہا کرنے تھے اور ان کے دعویٰ مستند تھے

..... اور یہ لاذہ سب کا فرقہ جو نیا لکھا ہے سے مولانا کی شہادت کے بعد بکلا

ہے مولانا کے میں حیات ان لوگوں کا نشان بھی نہ تھا۔

لعلہ سیدان سیاست میں ص ۳۷ مقام المتقدیں من ۲ ذخیرہ کرامت حصہ دوم

## ہندوستان میں دہلی کا لفظ کیسے آیا

دہلی دراصل شیخ محمد بن عبید الدہاب کے پیروں کو کہتے ہیں۔ یہ لوگ مقلد ہیں اور اہل السنۃ والجماعۃ یہ حضرت امام احمد بن حنبل کی فقہ کے پیروں ہیں۔ وسط عرب میں یہ مجاہد کے طور پر معروف تھے اور سنجید اور حجاز کی سرحدوں پر ان کی شریفت کو سے بھرپور ہوتی تھیں۔ انگریزوں کے شریفت کو سے گہرے تعلقات تھے اور اس کے مشورے پر انگریز بھی دہلیوں کے سخت خلاف تھے اور انہیں دہشت گرد سمجھتے تھے۔ ادھر ہندوستان میں مجاہدین بالاکوٹ میں جمع ہوتے ہیں تھے اور انگریزوں کو ان سے سخت خطرہ مhattا جنکی محاڑ آرائی کی اس مناسبت سے ان مجاہدین پر دہلی کا لفظ نام دیا گیا۔

پھر یہ بھی حقیقت ہے کہ جس طرح مجاہدین بالاکوٹ پکے موحد متحے، شرک کی کوئی آتش ان کے ہاں نہ پاتی جاتی تھی۔ ان کے بعد یہ نیا پیدا ہونے والا فرقہ غیر مقلدین بھی شرک سے پُوری طرح بچنے والا تھا۔ اس مناسبت سے انگریز مغلداری میں یہ لفظ دہلی اب غیر مقلدین پر بھی آگیا جب بالاکوٹ کی مہم ناکام ہوتی اور قادمین جام شہادت نوش کر گئے تو اب یہ لفظ ان غیر مقلدین کے لیے خاص ہو گیا اور حضرت سید احمد ادر شاہ اسماعیل کے پیروؤں نے صرف مجاہدین کے نام سے اپنا کمپ لکھایا۔ یہ کمپ قیام پاکستان تک لکھا رہا۔ اس وقت ان کے سربراہ مولانا فضل الہی تھے۔ دہلی کا لفظ ان دلوں ان غیر مقلدین کے لیے خاص ہو کر رہا گیا تھا۔ مولانا کرامت علی جونپوری (۱۲۶۹ھ) جو حضرت سید احمد شہید کے خلفاء میں سے تھے لیکن مجہ لکھتے ہیں :-

حق یہ ہے کہ دہلی لوگوں کا نہب قدم میں نہ تھا اور نہ ان کے نہب کی کوئی کتاب نظر پڑی جوان کے نہب کا حال معلوم ہوتا۔ مگر افواہ لوگوں کی زبانی جو ان کا حال شنا تو معلوم ہوا کہ وہ لوگ شرک سے خوب پاک ہیں۔ مگر اس قدر ضدی ہیں کہ اپنے گروہ کے سواروں سے کو مسلمان سمجھتے ہی نہیں۔ سب کو شرک کہتے ہیں اور سب کی طرف سے بدگمان ہیں۔

لہ مکاشافت رحمت صکا

اس مصری شہادت سے پتہ چلا کہ وہابی کا لفظاب اپنی لوگوں کے لیے فاض ہب کر رہ گیا تھا۔ اور یہ جو اپنے آپ کو مولانا اسماعیل شہید کا پرید کہتے تھے غلط کہتے تھے اور ماں شہرو کے مجاهدین کے کمپ سے ان سے کھٹے طور پر لا تعلقی کا اظہار کر دیا گیا تھا۔

## ہندوستان کے غیر مقلدین کی پریشانی

ہندوستان کے غیر مقلدین اپنے اور پاس لفظ (وہابی) کا آناپنداش کرتے تھے۔ وہ یہ  
شیخ محمد بن عبد الرہاب کی طرف منسوب ہونے کو تیار نہ تھے۔ وہ برسرا عام کہتے کہ شیخ مقدم تھے اور  
ہم غیر مقلد ہم ان کے پیروکیسے ہو سکتے ہیں۔ ان کی پوری کوشش تھی کہ جس طرح بھی بن پڑے اس  
ٹائیڈ کو اپنے سے اٹا را جاتے۔ وہ سمجھتے تھے کہ انہیں وہابی کہہ کر انگریزوں کے ہاں بدنام کیا  
جार ہے۔ گویا ہم بھی انگریزوں کے خلاف لڑنے والوں میں سے ہیں۔ انگریزوں کی مغلعت کا افراد  
انہیں کسی طرح گوارانہ نہ تھا۔

اس صورت حال کا سامنا کرنے کے لیے مولانا محمد سین بیالوی نے جہاد کے خلاف ایک  
رسالہ لکھا اور حکومت برطانیہ کو یعنی دلایا کہ ہم لوگ آپ کے خلاف نہیں ہیں۔ مولانا بیالوی نے حکومت  
سے درخواست کی کہ افضل وہابی ہم سے ہٹایا جائے اور ہمارے لیے الحدیث کا لفظ منظر کیا جائے  
ڈاکٹر اشتیاق حسین لکھتے ہیں:-

سرداری محمد سین بیالوی نے اپنے فرقے کی طرف سے برطانوی حکومت کو یہ درخواست  
پیش کی کہ وہ وہابی کے لفظ کو اہل حدیث سے بدل دے جو اب اس فرقے کا  
سلمه نام ہے۔ ۱۸۸۱ء میں حکومت نے یہ درخواست منظور کی۔ اس حقیقت کا  
اظہار قرینِ اضافہ ہے کہ اس فرقے نے کبھی اپنے آپ کو وہابی نہیں کہا تھا  
ابتداء میں ان کا دعویٰ یہ تھا کہ وہ حنفی ہیں اور ان کا اختلاف حنفیوں سے  
ان معاملات میں ہوتا ہے جس میں حدیث کی کوئی راست سند ان کے خیال کے

مطابق کسی حنفی فتوے یا معمول سے مقصود نہ ہو۔

اس سے پتہ چلا کہ ہندوستان میں ۱۸۸۸ع سے پہلے فقط وہابی صرف غیر مقلدین پر بولا جاتا تھا۔ یہ بھی پتہ چلا کہ انہیں الحدیث ہونے کا امثلہ سرکار گلشیر نے دیا۔ اور یہ بھی پتہ چلا کہ یہ نزایہ فرقہ پہلے حنفی فرقے سے اس قدر متفاہ نہ تھا جتنا اب ہے۔

اس تفصیل سے ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ اب تحریک ترکِ تقدیم کہیں نہیں رہی۔ اب غیر مقلدین تحریک انکارِ تقدیم کے موڑ پر ہیں اور حکومت نہیں آئندہ یہ کس فرقے کی شکل میں اٹھیں گے اور تحریک ازادی کو انہیں کہاں تک لے جائے گی۔

جب تک یہ لوگ تحریک ترکِ تقدیم کے حامی رہے۔ اہل السنۃ والجماعۃ نے انہیں اپنے سے کوئی زیادہ ناصیلے پر محسوس نہیں کیا ترکِ تقدیم کسی علمی تحقیق کے باعث بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن یہ ایک ایک اجتماعی موقف کے خلاف، ایک کھلا اعلانِ بغاوت ہے۔ فروعی اختلافات پر علیحدہ جماعت بندی اسلام کے پہلے میں اور میں کہیں نہیں دیکھی گئی۔ لیکن اب ان لوگوں نے اپنے چند فروعی امتیازات پر علیحدہ جماعت بندی کو رکھ لی ہے۔

علماء حق اس بدعت کے خلاف اٹھئے اور انہیں اس فکری بغاوت کے خطرناک نتائج سے ڈرایا اور علمی سطح پر اس موضوع پر علمی موارد پیش کیا اور حضرت امام اعظم ابوحنیفہؓ پر تحقیقی کتابیں لکھیں۔ مناظر و میں انہیں پر درپے شکستیں ہوئیں جنہوں نے بقول مولانا اسماعیل صاحب اف گوجرالہ جماعت الحدیث کو بہت قلاش کر دیا۔

الثرب، العزت ان تمام علماء کو جزاً خیر میں جنہوں نے مسلمانوں کو جوڑ کر رکھنے کے لیے تقدیم کے موضع پر محنت کی اور جو لوگ تقدیم آبائی اور تقدیم آباء علمی کے ماہین فرقہ کو نظر نداز کر کے مطلق تقدیم کے انکار کے درپے رکھتے۔ ان کی خوب عملی اور فکری تردیدیں۔

یہاں تک کہ ملامہ اقبال بھی کہہ اٹھئے۔

لے علماء میدانِ سیاست میں صنا'

اکبرالہ آبادی نے بھی کہا تھا ہے

آزاد سے دین کا گرفتار اچھا شرمندہ ہو جو دل سے وہ گنہ گلا رکھا

حضرت امام اعظمؑ کے نام پر سند و ستان پاکستان میں جو کتابیں لکھی گئیں ان میں مولانا شبی  
نمایانی کی کتاب سیرت الشعان کے بعد مولانا حبیب الرحمن خاں شیرازی کی کتاب امام اعظم اور  
ان کی دوسری کتاب امام اعظم اور ان کے ناقدین بہت بلند پایہ کتابیں ہیں مفتی عزیز الرحمن بخاری  
کی کتاب امام اعظم ابوحنیفہ اور شیخ الحدیث مولانا سر فراز خاں صدر کی کتاب مقام ابوحنیفہ اور  
مولانا مناظر احسن گیلانی کی کتاب امام ابوحنیفہ کی سیاسی زندگی اور مولانا محمد علی کاندھلوی کی ضمیم  
کتاب امام اعظم اور علم حدیث اور صدر کے شیخ ابو زہرہ کی کتاب حیات امام ابوحنیفہ حضرت امام  
ابوحنیفہؓ پر لکھی گئی اس دور کی قابل قدر کتابیں ہیں ۔

## مسئلہ تقلید پر علماء کے علمی معرکے

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفي. اما بعد :

تاریخ تقلید آپ کے سامنے آچکی مسلمان اپنے علمی تقاضوں میں کن کن حالات سے دوپار ہونے ہیں یا اب آپ سے بخوبی نہیں رہا تاہم یہ بات ضروری ہے کہ تقلید کوئی ایسی طبقی موصوفع نہیں جسے عام ان پڑھنا لوگوں کے کہنے پر گناہ سمجھ لیا جائے۔ یہ صحیح ہے کہ پہلے ادوار میں بھی تقلید کی کچھ مخالفت بھی رہی ہے لیکن اس مخالفت میں اور آج کل کے غیر مقلدین کی بخوبی ترک تقلید میں زمین اور آسمان کا فرق ہے۔ پہلے دور میں تقلید کی مخالفت علم کے مقابلے میں بھی کہ لوگ مقلد نہ بنیں عالم اور مجتہد نہیں۔ یہ علم کی ایک ترغیب ہے لیکن آج تقلید کی مخالفت کا مطلب لوگوں کو غیر مقلد بنانا ہے اور جو عام لوگ الحدیث کہلاتے ہیں وہ بھی مقلد ہیں مگر وہ پہنچنے والا کے مقلد ہیں مجتہدین کے نہیں۔ یہ شیعوں کا عقیدہ ہٹا کر فوت شدہ کی تقلید جائز نہیں تقلید عہد حاضر کے علماء کی چاہیئے۔ افسوس کہ اس مسئلے میں غیر مقلدین شیعوں کے ساتھ ہو گئے ہیں۔

ہندستان میں تقلید کے خلاف جو پہلے ہوا چلی اس کے حامی تقلید کو گناہ نہیں، صرف خلاف اولیٰ سمجھتے تھے۔ ابو الحیرہ رضید نور الحسن بھرپالی نے اس پر جو کتاب لکھی اس کے نام پر ذکر کیجئے۔ اس سے اس وقت کی پوری صورت حال آپ کے سامنے آ جائے گی۔

الطريقة المثلى في الإرشاد إلى تسلك التقليد واتباع ما هو الأولى

یہ کتاب جامعہ ازہر کے کتب خانہ میں نمبر ۱۸۵۵ کے سمت موجود ہے۔ اس کے مطابق یہ اثلاف صرف اولیٰ اور غیر اولیٰ کا ہے۔ اس نے علم حاصل کرنے کو اولیٰ مضمہ رکھا ہے تقلید کی مخالفت سب سے پہلے حافظ ابن حزم (۷۵۰ھ) نے کی اور اس پر کچھ رسائے بھی لکھے

علامہ سیوطیؒ نے اپنی کتاب الرد علی من اخلاق الدالی لارض میں ان کا ذکر کیا ہے اور ان پر انکار کیا ہے۔ ابن حزم ظاہری کا انکار تعلیم سمجھ میں آتا ہے کیونکہ وہ اجتہاد ہی کے قائل نہ تھے جب ان کے ہاں مجتبہ کا ہی تصور نہیں تو ظاہر ہے کہ تعلیم کی بھی ان کے ہاں کرنی جگہ نہ ہو گی تو ابن حزم کے موقف کو غیر مقلدین اپنے لیے کوئی دلیل نہیں بن سکتے۔

امام عمر بن حارث الفاری (۴۸۴ھ) کتنے بڑے امام تھے۔ ابن وہب کہتے ہیں میں نے ان سے بڑا حافظ صدیق کوئی نہیں دیکھا، ہم مصر میں ان کی اور امام لمیث کی اقتداء کرتے تھے اگر یہ زندہ رہتے تو ہم امام الکس سے استفادہ کی حاجت نہ رہتی۔ (تذکرہ)

اس سے پڑھتا ہے کہ اس مت میں ان دلوں تعلیم امسک جاری ہو چکی تھی یہ صحیح ہے کہ اسلام میں پہنچے اشتغال فی العلم کا دور رہتا۔ پھر جب تھیں کمزور ہوتی گیں علم میں وہ گہرائی اور سوچ نہ بیویاں تک کہ پوری امت پہنچے مجتبیدین کی تعلیم پر جمع ہرگز نہیں۔ اس میں شرک نہیں کہ افضل درجہ علم ہی کا ہے تعلیم کا نہیں گواں دور میں احتویت ہے تاہم علماء اعلام کی کوشش رہی کہ دور اقل کی یاد پھر سے تازہ ہو، لیکن یہ صرف ایک تھنا اور آرزو ہی رہی اور پوری امت کا جماعت تعلیم پر ہو گیا اور سئندہ دین کی سلامتی کی راہ یہی چل بکھی۔

حضرت امام شافعی کے شاگرد امام مزنی نے بھی تعلیم کے خلاف ایک رسالہ لکھا تھا جس کا ذکر عن فتویٰ بن عبد البر کی کتب العلم میں ملتا ہے۔ ان کا موقف یہ نہ تھا کہ تعلیم کوئی لگانہ ہے بلکہ سب علماء کو تعلیم لے جائے میں تجوہ اور مرتبہ اجتہاد پر لانا چاہتے تھے۔ اپ کے شاگرد امام قاسم بن محمد ندیسی (۴۷۰ھ) نے بھی کتاب الایضاح فی الرد علی المقلدین کھمی گردی بھی طلب علم کی ایک تغییر بھی غیر مقصود ہے کہ اگر وہ پیدا کرنا ان کا منشاء نہ تھا۔ ماقول ذہبی ان کے ذکر میں لکھتے ہیں:-

غرضہ نسبتی صحیح تر رحمت سے حاصل کیا۔ اس میں تھی بیرون پیدا کی کہ تعلیم کی بجا کے جتہاد و تباعیں ہمیں کامیک اختیار کیا۔ الجہت ان کا رجحان امام شافعی

کے ذکر بکی وفات تھا۔

حافظ شہاب الدین البر القاسم المعروف بابن الی شامہ (۵۶۴۵ھ) نے اسی جذبہ سے المؤمل للرد الى الحسن الاول کسمی یہ نام بتاتا ہے کہ الامر الشانی اس دور میں بھی تقیدی ہی محتی اور اس پر پڑی قوم جمع محتی۔ علامہ ابن دقيق العید (۴۰۲ھ) کی کتاب تکالیف المتدبی فی ذمۃ التقیدی بھی اسی پیراء میں ہے کہ علم کی راہ پھرڑ کر تقیدی کی راہ اختیار کرنا اچھا موقوفت نہیں۔ یہاں تقیدی کی مخالفت ملکی حمایت میں ہے غیر مقلدین بنانے کے لیے نہیں۔ حافظ ابن عبد البر (۴۳۶ھ) خود مالکی بیان، حافظ ابن قیم (۴۳۷ھ) خود عبنی ہیں مگر دونوں نے تقیدی کے مقابل راہ علم کی تزعیب دی۔ یہ مقلدین کے نام سے انہوں نے کوئی گروہ نہیں بنایا۔

تقیدی کی مخالفت کر کے لوگوں کو غیر مقلد بنانا یہ ان حضرات کا مرفق نہ تھا۔ ان دونوں یہ مقلدین کے نام سے کوئی گروہ یا جماعت دنیا میں پہنچا گئی۔ مجتہدین اور اوس پر بھے درجے کے علماء کے سوا کوئی مسلمان ترکِ تقیدی کی جماعت نہ کرتا تھا۔

اب ہم ان چند تائیفات کا ذکر کرتے ہیں جو تقیدی کے جواز پر کمی گئیں۔ ان سے پتہ چلتا ہے کہ تقید کا نقطہ ہمیشہ ابتداء کے مقابل استعمال ہوا ہے ترکِ تقیدی کے مقابل نہیں اور بلاعزم ترکِ تقیدی کی پوری امت میں کہیں حمایت نہیں کی گئی۔

① المقتدی لادلة الاجتہاد والتقليد — لابی النصر الطاہر علی خسن خال۔ کتبۃ ازہر میں اس کی ذکر کا پی موجود ہے۔

② القول السدید فی الاجتہاد والتقليد — للشيخ محمد عبد الغطیم المکی الحنفی۔ کتبۃ ازہر میں یہ نمبر ۹۲۲ کے تحت موجود ہے۔

③ جواب الشیخ سعید بن جبی الحنبلي عن التقید والانتقال من مذهب الحنفی ابھی حال میں ہی پھی ہے اور ہر جگہ ملتی ہے۔

④ تحفة الرأی المسدید لابن الحمد لضياء التقید والمجتمد — للسيد احمد بک۔ کتبۃ ازہر میں یہ نمبر ۹۳۳ کے تحت موجود ہے۔

- ⑤ ارشاد المہندین فی نصرۃ المجتهدین — للعلامة السیوطی الشافعی
- ⑥ قمع اهل الیغیر واللحاد عن الطعن فی تقید ائمۃ الاجتہاد — محمد الحسن بن عبد اللہ الشقیقی
- ہندوستان میں مغلیہ سلطنت کا چراغِ ابھی گل نہ ہوا تھا کہ اندر برب العزت نے اس سرزین سے اس نابغہ روزگار سنتی کو پیدا کیا جس کی علمی سلطنت پوری دنیا میں پھیلی: تاریخ باہم میں صدی کے اس مجدد کو «شاہ ولی الترمذی دہلوی» کے نام سے یاد کرتی ہے۔ اپنے آنے والے حالات پر ایک فکری نظر کی اور اسلام کے کام کر گئے جاری رکھنے کے لیے اتباعِ سلف اور تقلید اعلم کے سلسلہ کو خوب نکھارا اور اس پر بہت مفید کتابیں لکھیں۔
- ان کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ یہ کوئی ایسا آسان سلسلہ نہیں جسے دونوں میں اڑا دیا جائے جیسا کہ آج کل کے غیر مقلدین کرتے ہیں کہ ہمیں قرآن و حدیث کے بعد اور کسی پیغمبر کی ضرورت نہیں بس اور سب اختلافات ختم ہو گئے۔

- ① عقد الجیہ فی احکام الاجتہاد والتعلیید
- ② الانضاف فی بیان سبب الاختلاف سلاجقا للمرحدۃ الدہلوی
- میں میں ایک عالم قاضی محمد بن علی شوکانی (۱۴۵۵ھ) صاحب نیل الاوطار تھے۔ اور القول المضید فی ادلۃ الاجتہاد والتعلیید کے نام سے اس موضوع پر قلم مٹھایا۔ اپنے اصلاحیوں کے زیدی فرقہ میں سے تھے اور اشناعشویوں کے اس سلسلے سے خاصے متاثر تھے کہ ذلت شدہ کی تقلید پر تمام رہنمادرست نہیں، سوانح کی اس انکار کی جہت اور بھی۔
- علامہ ابراہیم بن الوزیر بھی اس نظریہ کے تھے۔ اپنے کتاب العقاد میں تقدیماً موات کو حرام قرار دیا ہے۔ علماء حنابلہ پر الشیعی رحمتیں فرمائے۔ انہوں نے کمل کراس فتنے کا مقابلہ کیا۔ علماء معیدین ججی الحنبلی (۱۴۹۰ھ) نے اس پر ایک رسالہ لکھا جس کا ذکر ہم میں کے تحت کر آتے ہیں۔ اندر برب العزت نے شیخ محمد بن عبد الوہاب سجدی کو بھی جزاۓ ضردے کہ انہوں نے اس پر بڑی استقامت دکھائی اور تقلید کو عامۃ الناس کے لیے واجب کہا۔ اپنے حنبلی المذهب تھے دیکھئے

سودی عرب میں مشائخ بندابت تک بیش رکھات تراویح پڑھتے ہیں اور خانہ کعبہ اور حرمہ مدینہ میں اب تک بیس تراویح ہی پڑھی جا رہی ہے۔

ہندوستان میں باقاعدگی سے جو عالم تقلید کے خلاف اٹھتے وہ حضرت شاہ محمد احق  
صاحب دہلوی کے اطراف کے شاگرد مولانا نذیر حسین صاحب دہلوی نہیں۔ آپ اپنے بعد آنے والے تمام غیر مقلد حضرات کے شیخ الکل سمجھے جاتے ہیں۔ یہ عنوان خود بتاتا ہے ان سے پہلے یہاں تقلید ہی تقلید ہتی۔ باقاعدہ ترک تقلید کا آغاز حضرت شیخ الکل سے ہوا ہے اور کل سے مارہیاں کل غیر مقلدین ہیں۔ ان سے پہلے اگر کوئی غیر مقلد (جو نہ مجتبہہ ہونہ معتقد) ہوا ہوتا تو آپ سب غیر مقلدین کے شیخ الکل کیے ہو سکتے تھے کسی صورت میں نہیں۔ حضرت شیخ الکل نے اس منذر پر ایک کتاب معیارِ حق لکھی جس کا جواب حضرت مولانا نواب قطب الدین خان رصاحب مظاہر حق شرح المشکوٰۃ کے حکم سے حضرت مولانا محمد شاہ صاحب نے مدارِ حق کے نام سے لکھا یہ کتاب اپنے موضوع میں لاکھی اور لا جواب کتاب ہے اور پاکستان میں پھر جپ پچکی ہے مولانا ارشاد حسین صاحب راسپوری نے بھی اس کا ایک عمدہ جواب انتشارِ حق کے نام سے لکھا ہے۔  
شیخ الکل کو محی اس فکر کا بانی ہم صرف اس جبہت سے کہتے ہیں کہ علماء میں پہلے آپ ہی ہیں تھوڑا نہندوستان میں ترک تقلید کی تحریک چلائی۔ درستہ اس تحریک کے اصل بانی دو ہندو تھے۔ فتحہ کے خلاف جو پہلی کتاب ہندوستان میں لکھی گئی وہ انظرالمبین فی رد مغالطات المقلدین ہے جو ہری چند بن دیوان چند قوم کھتری سکنہ علی پور جنچھے ضلع گوجرانوالہ نے لکھی اور لاہور میں پھی۔ اس وقت سے تحریک ترک تقلید کا مرکز ضلع گوجرانوالہ سمجھا جاتا ہے۔ ہری چند نے مسلمانوں میں اپنا نام مجی الدین رکھا ہوا تھا۔ مولانا منصور علی بن مولانا محمد حسن علی سراڈا بادی نے فتحہ المبین فی کشف مکائد غیر المقلدین کے نام سے اس کا جواب لکھا جبہت مفضل اور محققانہ ہے۔

مولانا منصور علی نے انظرالمبین کو ہری چند کی تصنیف بتایا ہے مجی الدین کی نہیں جس سے پہلے ہے کہ مولانا منصور علی کی تحقیق کے مطابق وہ ہندو ہی تھا۔ مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے لیے

اس نے اپنا نام مجی الدین رکھا ہوا تھا۔ اسی طرح عبد الحق بن ابریسی بھی اصلًا ہندو تھا۔ ان دونوں ہندوؤں نے مسلمانوں میں گھس کر سلف صالحین کی مخالفت کی ایسی چیخواری روشن کی ہے کہ یہ آگلے تک بھجنے میں نہیں آئی یعنی مقلدین حضرت تقیہ کو خلاف اور ای نہیں گناہ سمجھتے ہیں۔

تاہم یہ صحیح ہے کہ علماء میں سے پچھے مولانا نذیر سین صاحب دہلوی ہیں جو ان ہندوؤں کے پیچے گئے لیکن مولانا نے رکوع کے وقت رفع الیدين ہری چند کے کہنے پر نہیں سریداً حمد خال کے اکسانے پر شروع کیا تھا۔ سرستی کے انگریزوں کے ساتھ گھرے تعلقات تھے اور بدیشی حکومت چاہتی تھتی کہ دہلی کی درگاؤ حدیث شاہ محمد اسحق صاحب مدحت دہلوی کے طریقے پر مقلدین کے پاس نہ رہے ہے مسلمانوں میںاتفاق اس بدیشی حکومت کو پسند نہ تھا۔

یہ وہ حالات ہیں جن کے باعث تقلییج ہبہ دین علمی دنیا کا ایک اچھا خاصاً معکورہ الاراء موجود ہیں گیا اور بڑے بڑے علماء نے اس پر لکھا اور حق یہ ہے کہ اب اس منسے میں کسی پہلو سے گرانباری نہیں رہی۔

① حضرت مولانا ارشید احمد صاحب گنگوہی (۱۳۲۲ھ) نے کئی تحریرات میں اس منسے کو واضح کیا ہے۔ اپ کی تاییفات میں سبیل الرشاد خاص اسی موضع پر ہے۔

② پھر حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر ہنگامہ کے دوسرے غلیظہ شیخ الاسلام حضرت مولانا الفاروق صاحب حیدر آبادیؒ بانی جامعہ نظامیہ حیدر آباد دکن نے اس موضع پر قلم اٹھایا اور تحقیقتہ الغفر (۱۳۲۶ھ) دو علیہ میں لکھی جلد اول سہ صفحات اور جلد دوم ۲۴۶ صفحات پر مشتمل ہے۔

③ علامہ شبیل نعمانی کی کتاب سیرۃ السنوان گو اصالۃ حضرت امام غلطہ کی علمی حیثیت کا ذکر ہے اور فتحہ حنفی کی غلطیم تاریخ مکھننا سسلہ تقیہ کے بھی بہت سے مسائل اس میں آگئے ہیں۔ یہ کتاب ۱۸۹۳ء میں لکھی گئی۔ اس کے ۲۵۸ صفحات ہیں۔

④ مولانا غلام دستیگر ضدریؒ نے مباحثہ فرید کوت میں تقیہ اور اس کے متعلقہ مسائل پر بحث کی ہے۔

عننت کی وہ مباحثہ فرید کوٹ کے نام سے شائع شدہ ہے۔

- ⑤ پھر شیخ الہند حضرت مولانا محمد احسن صاحب دیوبندیؒ نے ایضاً الحادثہ میں ان مسائل کی اموری جیشیت کرنکارا کہ اب تک غیر مقلدین سے اس کا جواب باصواب لکھا نہیں جاسکا۔
- ⑥ محدث نیموفی صاحب آثار السنن نے او شحة الجید فی مباحثۃ التقلید لکھی۔
- ⑦ پھر حضرت حاجی صاحبؒ کے نامور خلیفۃ الحکیم الامت مولانا شاہ محمد اشرف علی تھانویؒ (۱۲۶۶ھ) نے الاقتدار فی التقلید والاجتہاد اور الكلام الفرمید فی التزام التقلید لکھیں۔
- ⑧ حضرت مولانا مرغیٰ حن صاحب ناظم علمیات دیوبند کی کتاب تفتح التقید اپ کے ان مضایں کا مجموعہ ہے جو کسی وقت العدل (گوجرانوالہ) میں حصیت رہے ہیں۔ اپ کا یہ سعکرۃ القلم زیادہ تر مولانا شاہ اللہ صاحب امرتسریؒ کے ساتھ رہا ہے۔
- ⑨ شیخ الحدیث حضرت مولانا خیر محمد صاحب جالندھری بانی خیر المدارس ملتان کی کتاب خیر التقید فی سیرۃ التقید فی نقطہ نظر سے اس فن کی آخری کتاب ہے۔
- ⑩ شیخ الحدیث والتفسیر مولانا محمد ادریس صاحب کاندھڑی نے اجتہاد و تعلیم کے نام سے ایک نہایت منہید رسالہ قلبیہ فرمایا۔
- ⑪ حکیم الاسلام قادی محمد طیب صاحب نے فسفہ تقلید و اجتہاد کے نام سے ایک علمی اور نکری کتاب لکھی۔
- ⑫ مولانا محمد اسماعیل سنہصلی (۱۳۹۵ھ) نے تقلید انہم کے نام سے ایک گراں قدکتاب تحریر کی۔
- ⑬ حضرت مولانا مناظر احسن گیلانی نے تدوینِ فتوح پر اس اپھرستے انداز میں قلم اٹھایا ہے کہ تقلید کا سلسلہ بھی پورا ح طرح واضح ہو جاتا ہے۔
- ⑭ مولانا مفتی عبدالرحیم لاچپوری نے تعلیمہ شرعی کی ضرورت کے نام سے ایک لاجواب کتاب لکھی جو مکتبہ رحمیہ سورت سے شائع ہوئی ہے۔
- ⑮ حضرت مولانا محمد تقی عثمانی کی کتاب تقلید کی شرعی جیشیت۔ اس موضوع کی لاجواب کتاب ہے۔

- ۱۷) پھر حضرت مولانا محبوب احمد کی تالیف الکتاب الجیب فی اثبات التقید بھی اس موضوع پر ایک اپنی کوشش ہے۔
- ۱۸) حضرت مولانا منظی رشید احمد لدھیانوی کی الیکٹ فرید سلک التقید نہایت جامع اور علمی کتاب ہے۔
- ۱۹) حضرت مولانا سرفراز خاں صدر کی کتاب الكلام المغید فی اثبات التقید اس موضوع کی نہایت لا جواب کتاب ہے۔
- ۲۰) مدرسہ فیقر والی ضلع بیباول لوگوں کے شیخ احادیث مولانا بشیر احمد قادری کی کتاب ترک تقید اور اس کے بھیانک تاریخ تقید کی ضرورت پر تاریخِ امت کا نہایت دلچسپی باب ہے۔
- ۲۱) حضرت مولانا محمد علی کاندھلوی مصنف امام غلط اور علم حدیث بھی اس موضوع پر متعدد رسائل لکھے ہیں میں ان مسائل پر سیر حاصل بحث کی گئی ہے فخر اہم اللہ احسن الجزاء
- الشرب العزت ان تمام علماء کو جزاۓ خیر دے جنہوں نے مسلمانوں کو جوڑ کر رکھنے کے لیے تقید کے موضوع پر محنت کی اور جو لوگ تقید آب اونبی اور تقید آب اعلیٰ کے بین فرقہ کو ظفر انداز کر کے مطلق تقید کے انکار کے درپے تھے ان کی خوبی علمی اور فکری ترویج کی۔ یہاں تک کہ علامہ اقبال نے بھی کہہ دیا ہے

راہ ۲۰ بامروکہ ایں جمعیت است      معنی تقید ضبط ملت است

ہمارا مقصد اس بحث سے حدیث سے دوری نہیں۔ ہم یہاں صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ احادیث کتنی ہی کیوں نہ ہوں ان پر عملدرآمد کرنے کے لیے کسی مجتہد کے سلے میں مپنا مزدیں ہے حضرت امام ابن وہب (۱۹۶ھ) کیسی اصولی بات فرمائے ہیں۔

کل صاحب حدیث لیں لہ امام فی الفقه فہوضاں ولو لا ان اللہ تعالیٰ

اذقدنا بالمالک واللیث اضلنا بالله

لما کتاب الجامع لابن زید القیروالی م ترتیب المدارک للتعانی میا من عبدہ م ۱۷۴ کتاب الجوہر حمین لابن حبان جلد ام

ترجمہ ہر وہ حدیث جو کسی امام فتنہ کی پریوی میں نہیں بلا وہ راستے سے بیشکا ہوا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ نے ہمیں امام ملک اور امام لیث مصری کے ذریعہ اس گمراہی سے نہ نکلا اہوتا تو ہم مجھی گمراہ ہو جاتے۔

معبید کی نظر مرف الفاظ حدیث پر نہیں ہوتی۔ وہ یہ بھی دیکھتا ہے کہ یہ حدیث امت میں سہاں تک معمول برہی ہے اور صحابہؓ کا عمل اس پر کیسے رہا ہے پھر کہیں جا کر وہ اس پر عمل کرتا ہے۔ حافظ ابن رجب عنبلی لکھتے ہیں۔

اما الائمه وفقهاء اهل الحديث فاكفرون يتبعون الحديث الصحيح حيث كان اذا كان معمولا به عند الصحابة ومن بعدهم او عند طائفه منه  
فاما ما اتفق على تركه فلا يجوز العمل به لأنهم ماتركوه لا على  
علوانه لا يعمل به قال عمر بن عبد العزير خذوا من الرأي ما كان  
يوافق من كان قبلكم فما نعم كانوا اعلم منكم.

ترجمہ۔ ائمہ کرام اور فقہاء حدیث صحیح حدیث کی اس وقت پریوی کرتے ہیں کہ وہ حدیث صحابہؓ اور ان کے بعد کے لوگوں میں معمول برہی ہو اور جس کے ترک پر سب متفق ہوں اس پر عمل کرنا جائز نہیں رہتا۔ کیوں کہ صحابہؓ نے اس حدیث کو اس علم سے ترک کیا ہے کہ وہ لاائق عمل نہ بھی۔ حضرت عمر بن عبد الغفرنہؓ نے فرمایا کہ اس راستے کو وجہ تم سے پہنچے لوگوں کے موافق رہی ہو وہ بیشک قسم لوگوں سے زیادہ علم رکھتے تھے۔

امام ترمذیؓ کو دیکھئے کس طرح ہر حدیث کے ساتھ تعامل امت پیش کرتے ہیں۔ صحابہؓ نے کسی مسئلے میں اختلاف کیا اسے بھی بیان کرتے ہیں اور پھر فتحہ امرکی آزار بھی ذکر کرتے ہیں اور جن دو حدیثوں پر کسی کا عمل نہیں رہا انہیں کتاب العلل میں علیحدہ ذکر کیا ہے۔  
لہ فضل علم السلف علی الاختلاف و

## مجتہد کے علم کے سایہ میں اپنی علمی خطا معاف

محدث جلیل اور امام کبیر سعیان بن عیینہ (۱۹۷ھ) فرماتے ہیں کہ بہت کے بعد سب سے بڑا علمی مرتبہ فقہ کا ہے یہی وجہ ہے کہ محمد شیع کبار ہمیشہ بُرتوت اور فقہ کے سامنے میں چلے ہیں۔ اپنے فرمایا۔

لَمْ يُعِطِ أَحَدٌ بَعْدَ النَّبُوَةِ أَفْضَلَ مِنَ الْعِلْمِ وَالْفِقَاهَةِ فِي الدِّينِ۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ: بُرتوت کے بعد علم اور فقہ سے بڑا مرتبہ کسی کو نہیں دیا گیا۔

فُقہاء کی پیروی فقہ کی اسی غلطت کا اعتراف اور دین پر چلنے کی ایک بے خوف راہ ہے جس میں مجتہد مختلطی بھی ہو تو ایک اجر پاتا ہے۔ سو مجتہدین کے پیروؤں کو یہ خدا شذہ ذہن سے بُنکال دینا چاہیے کہ اگر ہمارا امام اپنے فصیلے میں خطاب پر ہوا تو انہیں ان سوال پر عمل کرنے میں اجر حاصل ہے گا۔ ہاں عام انسان اگر خود تحقیق کا مدعی ہو اور وہ غلطی کرے تو وہ اس عمل کے اجر سے مزور ہے نصیب ہو گا کیونکہ وہ مجتہد درجے کا صاحب علم نہ تھا اور شریعت کا یہ ایک اجر کا وعدہ مجتہد مختلطی سے ہے نہ کہ عامی سے۔ اور عامی کا یہ حق بھی نہیں کہ کسی حدیث کے ظاہر کو دیکھ کر وہ اپنے امام کے فصیلے کو غلط سمجھ لے علم حدیث ایک پُرانی ہے اسے معلوم نہیں کہ اس حدیث کے مقابل دوسری کوئی حدیث ہے اور یہ عامی فتن حدیث کے ناسخ و منسوخ اور صحابہ کرامؓ کے تعالیٰ سے یکسر بے خبر اور جاہل ہے۔ لے کیجئے یہ حق دیا جا سکتا ہے کہ وہ کسی ظاہر حدیث کو دیکھ کر اس پر عمل کرے۔ متقد کی یہ دانائی ہے کہ اس نے اپنے عمل کا سارا بوجھ اپنے امام پر رکھ دیا ہے اور اپنے اور پر نہیں لیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

لَمْ شُرِّحْ كِتَابُ النَّيلِ وَ شُفَاعَ الْعَيْلِ لِشَيخِ مُحَمَّدِ بْنِ يُوسُفَ بْنِ دَارَا مَنْتَاجِيْعَ مَدْبَهَ

من افتی بغير علم کان امته علی من افتیہ رواه ابو داؤد۔<sup>ل</sup>

ترجمہ جس ملنہ رکھنے والے کو جس منی نے کرنی فتوتے دیا تھا (اگر وہ فتوتے غلط تھا) اس کا گناہ اس فتوتے دینے والے پڑائے گا (اس پر یہی کرنے والے نہیں) اس میں مناط کلام اس عامی کو گناہ سے نکالنا ہے فتوتے دینے والے پر گناہ کا لفظ بسیل مشکلت آیا ہے اس میں ہر گنہگار وہ عالم ہو گا جو مجتہد کے درجے میں نہیں جو مجتہد کے درجے میں ہو وہ اپنی خطا پر بھی ایک اجر کا مستحق ٹھہرتا ہے اس میں وہ مستوجب سزا نہ ہو گا حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں حضورؐ نے فرمایا ۔

(ذا حکم الحاکم فاجتہد فاصاب فله اجران واذا حکم فاخطا فله

#### احر واحد بـ

ترجمہ جب حکم لکایوں والے نے کسی بات پر حکم لکایا اور اس نے اجتہاد کیا تو اگر وہ صحیح بات کو جا پہنچا تو اسے دو اجر ملیں گے اور اگر اس نے خطا کی تو وہ صرف ایک اجر کا مستحق ٹھہرے گا۔

سو اس ارشادِ نبوت کی روشنی میں اگر کوئی خطرے سے باہر ہے تو وہ صرف مغلد ہے غیر مقلدین حضرات نے جو اپنے اعمال کا سارا بوجتہدا اپنے سر لے رکھا ہے اور وہ علم میں پختہ نہیں ہیں تو قیامت کے دن وہ اپنے اعمال کے خود ذمہ دار ٹھہریں گے کسی مجتہد کے علم کے سامنے میں ان کی عملیاتِ معاف نہ ہو سکیں گی سخلافِ مقلد کے کہ انہیں خطا پر بھی ایک ہی اجر کا مستحق ٹھہرایا ہے اور یہ التدرب العزت کا اس امام پر اور اس کی پیر وی کرنے والے عوام پر ایک الثامن ہے سو ضروری ہے کہ تعلیید کو اپنے حق میں ایک نعمت سمجھا جائے۔ بشر طیکہ وہ اس مجتہد کی ہو جس کے مجتہد ہونے پر پوری امت کااتفاق چلا آیا ہو کسی ایسے غیر کے کی پیر وی نہ ہو۔ ایسا ہو تو اسے تعلیید مجتہد نہ کہا جاسکے گا۔ واللہ اعلم بالصواب۔

فاما من لم يكن محلًا للاجتِهاد فهو متَّكلٌ ولا يُعذَر بالخطاء بل  
يغافَ عليه الوزر<sup>لله</sup>

ترجمہ جو شخص اجتہاد کا اہل نہ ہو گا وہ تکلف سے متعلق بنا بیٹھا ہے اسے  
معذور نہ سمجھا جائے گا۔ اجر کی بجائے اس پر گناہ لوتنے کا انذیر ہے۔  
حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید<sup>لله</sup> لکھتے ہیں۔

جو مسئلہ کہ صحابہ کرام<sup>لله</sup> کے اجماع سے ثابت نہ ہو یعنی صحابہ کے وقت میں  
ایسا واقع نہ ہوا جو اس پر حکم مطہر اکروہ اجماع کئے تو ایسی بات پر مجتہدین  
کے قیاس صحیح کے موافق عمل کرے۔ پھر وہ مجتہد بھی ایسا ہو کہ جس کا اجتہاد  
امت کے اکثر عالموں نے قبل کیا ہے جیسے امام علم<sup>؟</sup> امام شافی<sup>؟</sup> امام  
مالك<sup>؟</sup> اور امام احمد<sup>؟</sup> اور قیاس بھی فاسد نہ ہو۔<sup>لله</sup>

حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید<sup>لله</sup> نے جو امام ابوحنینیہ<sup>؟</sup> کو امام اعلم<sup>؟</sup> لکھا ہے اُسے برا  
نہ سمجھیں، علامہ ذہبی<sup>؟</sup> نے بھی تو تذکرۃ الحفاظ میں آپ کو امام اعلم کے لقب سے ذکر کیا ہے اور حق  
بھی یہ ہے کہ آپ امتن کے والرہ اجتہاد کا ہمیشہ سے مرکز رہے ہیں۔

حضرت شاہ اسماعیل شہید<sup>لله</sup> نے قیاس کو محبت مطہر ایا ہے۔ قیاس صحیح کے محبت ہونے میں کسی  
صاحب علم کا کوئی احصار نہیں۔ مولانا عطاء اللہ عظیف<sup>لله</sup> لکھتے ہیں۔

جہاں تک ان مسائل کا تعلق ہے جن کے بارے میں کوئی متفین لفظ نہیں ہے تو بغیر  
کسی خلاف کے کہا جا سکتا ہے کہ قیاس ملائے کی تگ دنماز ان میں مسلم ہے تو

مولانا نے ثابت کیا ہے کہ ضرورت کے موقع پر اہل الای ہونا ایک علیٰ شرف ہے یہ کوئی نظر  
کا موضوع نہیں۔ جیسا کہ بعض زادان اطہریث (باصطراح جدید) نے سمجھ رکھا ہے۔

جمہور از صحابہ و تابعین و فقہاء متكلمین باں رفتہ کہ قیاس اصلی از اصول شریعت است۔

لله تقوت المقدى بشرح الترمذى ص      تذکرۃ الحفاظ م ۱۸۷      تمہ مسئلہ اجتہاد مذکوم افادة ایشودخ ۱۲۲

قیاس کے اصول دین میں ہونے کا انکار داد بن علی بن خلف اصنہانی کے سو اکسی  
لئے نہیں کیا۔ بعد میں آئے والے تمام ظاہری اس کے پیچے چلے ہیں۔ ہاں یہ بات بے شک  
دست ہے کہ عقائد میں قیاس نہیں چلتا، اس کی تگ و تاز صرف احکام میں ہے۔ اس پر تمام  
اہل الفقه والحدیث (جن کا تدبیم میں صرف اہل ستّت نام مبتدا) کا اتفاق ہے۔  
حافظ ابن عبد البر لکھتے ہیں:-

لَا خِلَافٌ بَيْنَ فَقِيهَاءِ الْأَمْصَارِ وَسَائِرِ أَهْلِ السَّنَةِ وَهُمْ أَهْلُ الْفِقَهِ  
وَالْحَدِيثِ فَنَفِيَ الْقِيَاسُ فِي التَّوْحِيدِ وَابْشَاطَهُ فِي الْحُكُمِ الْإِدَادِ  
بَنْ عَلَى بَنْ خَلْفِ الْأَصْفَهَانِ لِهِ

مشہور فقیہ اعظم اور اہل السنۃ والجماعۃ جن سے مراد اہل الفقه والحدیث ہیں۔  
ان کا آپس میں اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ قیاس کا عقائد میں اعتبار نہیں  
اور احکام میں قیاس بے شک ایک اصل ہے (جب پر قیامت تک کے  
پیش آمدہ نئے مسائل استنباط ہوتے رہیں گے) سوئے داد ظاہری کے  
کسی مقصد رعلام نے قیاس کے اصل ضروری ہونے سے انکار نہیں کیا۔

غیر مقلدین کے تنقید رعلام نواب صدیق حسن خاں مرحوم نے جن واضح الفاظ میں قیاس کے  
عمل ضروری ہونے کا اقرار کیا ہے وہ آپ کے سامنے ہے۔ اس کی روشنی میں محدث ربانی  
بیہی) حضرات کو کبھی اسے طعن و متخذ کے پریا یہ میں ذکر نہ کرنا چاہیے۔ یہ تحقیقت میں شرعیت سے  
ایک متخذ ہو گا۔ مگر افسوس کہ عہدہ حاضر کی تحریک ترک تقليد اسی پر مبنی ہے۔

برصغیر پاک و ہند میں غیر مقلد جہلار نہایت بُرے انداز میں قیاس سے متخر کرتے ہیں انہیں اپنے بُرول کے اس اقرار سے بین حاصل کرنا چاہیے جب قیاس مسائل غیر منصور صد کی درفتہ میں ایک شرعی حیثیت رکھتا ہے تو اس سے مذاق کرنا کیا خود شریعت سے مذاق نہ برگا، اور کیا شریعت سے مذاق کر لے والا مسلمان رہ جاتا ہے؟

افسوس کہ غیر مقلدین آزادی رائے کی حمایت میں جو چاہیں کہتے جائیں ان کے ملہانہ انہیں اس پر ذرا نہیں لوگتے وہ اس پر خوش ہوتے ہیں کہ خفیوں کی توجہ بن رہی ہے اور یہ نہیں سوچتے کہ خود ان جہلار کا بھی دین و ایمان ضائع ہو رہا ہے۔

امام ابوحنیفہ (۱۵۰ھ) اور امام احمد (۲۶۱ھ) کے ہاں ضعیف حدیث کا درجہ قیاس سے بھی اور پر ہے — اس سے معلوم ہوا کہ شریعت میں ضعیف حدیث کا بھی ایک درجہ ہے اور یہ حدیث موصوع روایت کے درجہ میں نہیں جس سے یہ آوارہ فکر لوگ متخر کا پیرایہ اختیار کریں امام ابوحنیفہ اور امام احمد دونوں مجتہد ہیں مجتہدین کا یہ موقوف کہ حدیث ضعیف کا درجہ قیاس سے اوپنچا ہے بتلاتا ہے کہ جس طرح قیاس سے متخر شریعت سے متخر ہے اسی طرح ضعیف حدیث کی تو ہیں بھی خود شریعت کی تو ہیں ہے ضعیف حدیث جب سامنے آئے تو قرآن بجا ہے اس کے انکار کے اس کے تبین کا حکم دیتا ہے قرآن اس کی تائید کر دیں تو وہ بات قابل قبل ہو جائے گی۔

سو یاد رکھئے کہ ضعیف حدیث ہر یا قیاس شرعی ان سے متخر اور مذاق انسان کو اتخاذ نہیات اللہ ہزو اکے تاریک گڑھے میں گردیتا ہے جہاں گئے تو سینکڑوں لوگ دیکھ گئے لیکن سلامتی سے واپس آنے والا شاید ہی کہیں دیکھا کیا ہو۔

## محدثین کے ہاں انہر فقہ سے نسبتیں

محدثین جب کسی امام کی طرف ممنوب ہوتے ہیں تو وہ کثرت ہو افاقت کے باعث اسکی طرف ممنوب ہوتے ہیں امام طحاوی اور عینی یہ حضرات اسی طرز کے حنفی اور شافعی تھے حضرت شاہ ولی اللہ محمدث دہلوی لکھتے ہیں ۔  
بیان محدثین کی طرف ممنوب ہوتے ہیں امام طحاوی اور ابوالجعیل مصلی اللہ علیہ وسلم اور عینی یہ حضرات  
وکان صاحب الحدیث قدیم باليحدی المذاہب لکثرۃ موافقۃ کالسنن والمعجمین بیسان لی المذاہب  
امام ابو الداؤد اس پر یہ میں امام احمد بن حنبل کی طرف ممنوب ہوئے ہیں امام طحاوی اور ابوالجعیل مصلی اللہ علیہ وسلم  
المذاہب اسی پیریہ میں حنفی تسلیم کئے گئے ہیں ان علماء محققین کا اپنے نام لعین مسائل میں اختلاف کرنے تباہ ہے کہ حضرت  
ابن حماد کو قدراع نہ سمجھتے تھے صرف مجتہد سمجھتے ہیں مولانا نور حسین صادق دہلوی فتاویٰ نذریہ میں اسی نقطہ نظر  
سے نہ فتنی کی طرف بوجع کرتے ہیں معلوم ہوتا ہے اس وقت ترکِ تقلید انکار محدثیت کے درجہ میں نہ تھا۔ آپ حضرت  
امام ابوحنیفہ کو معیار المحت محض پران لفظوں میں ذکر کرتے ہیں ۔

اما منا و سیدنا ابو حنیفۃ المنان۔ ہمارے امام اور ہمارے سردار  
اس دور کے غیر مقلدین صرف مقلدین کے خلاف نہیں خود اپنے پیشوؤں کے بھی خلاف ہیں میان نور حسین صادق  
ذواب صدیق حسن خاں مولانا عبد الجبار غزنوی مولانا محمد حسین ٹیواری مولانا حافظ عبدالمنان وزیر اکادمی مولانا محمد ریاضی  
میر سیاکرٹی اور حافظ عبدالسرور پیری اس انداز کے غیر مقلد شرحتے ہو انداز کفر مولانا محمد اسماعیل (دُکُرِ جا نوالہ) ہاں ملتا ہے۔

## اہم حدیث صرف اخناف کے مقابل نہیں

غیر مقلدین صرف خنیروں کے خلاف نہیں بلکہ مقلدین کے خلاف ہیں۔ وہ خنفی سہوں یا مالکی، شافعی  
ہوں یا عنبی۔ سب حضرات مقلدین اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ کسی عالم پر اعتماد کرتے ہوئے  
اس کی بات کو باس طور تسلیم کر لینا کہ کتاب و مستحب کے مطابق ہوگی اور اس سے ولیم طلب ذکر نہ  
جاائز ہے اور اس اعتماد سے ہی امت کا ثیرا زہ اب تک ایک بکھر جمع رہا ہے۔

سو غیر مقلدین صرف امام طحاوی کے خلاف نہیں امام سیفی یہ کے بھی خلاف ہیں کہ وہ امام

شافعی کے معتقد کیوں رہے۔ صرف عمر میتی کے غلاف نہیں مانفدا بن جوزع کے بھی خلافت ہیں کہ وہ امام شافعی کی کیوں تقدیر کرتے رہے۔ وہ جس طرح محنتِ زلیخہ کو تقدیر میں غلط کام سمجھتے ہیں مانفدا بن لیثیہ شافعی کو بھی معتقد رونے میں غلطی پہنچتے ہیں۔

مانفدا بن تیمیہ علیہ کا بہرہ ذفار بے گرفتار ہے مگر غیر معتقدین کے ہاں وہ امام احمد بن عینہ کی تقدیر کرنے میں خطا رہے۔ شیخ محمد بن عبد الوہاب بخندی کی بھی یہ لوگ تردید کرتے ہیں۔ کیوں؟ صرف اس لیے کہ وہ معتقد کیوں رہتے۔ حضرت شیخ نے مذہب اربیہ میں کسی ایک کی پروپری کو واجب قرار دیا ہے مترجمِ رسالہ مولانا اسماعیل نذری نے اس پر یہ اغلوانی فٹھ دیا کہ ہمیں اس پر کتاب و سنت سے اس کی کوئی دلیل نہیں ملی، گویا مشارک عجہ قرآن و سنت کو رہنمائی کے بغیر ہی تقدیر متعبدہین امت کے لیے واجب کر رہے ہیں اور عزیز علی کو یہ غیر معتقد پہنچتے ہیں۔ اس تک مشارک عجہ کی رسالی نہیں ہو سکی۔

اسے اس پہنچ سے دیکھا جائے تو کہنا پڑے کہ کہ یہ بد یقینہ صرف خیتوں کے مقابل نہیں نظرِ فکر میں کل اہلسنت کے غلاف ہے گوہ کسی اور امام کے معتقد ہی کیوں نہ ہوں۔ الجدیث اور اہلسنت و مختلف نظریات کے ملکی صفتے ہیں۔ ایک حدیث کو صرف اس وقت لائق عمل سمجھتا ہے کہ وہ سنت کے طور پر معروف ہو چکی ہو اور دوسری علت اسے ہر طرح سے عبت سمجھا ہے گوہ کسی دور اور کسی لمبے عرصے میں ناپید کیوں نہ رہی ہو۔

اس علیٰ اختلاف کو واضح کرنے کے لیے یہ معتقدین نے وکِ تقدیر پر جو کتابیں لکھی ہیں ان میں شیخِ الکل مولانا نذری سین دہنوی کی معید الحق، مولانا عبد الجلیل ساہر دہی کی العذاب المہین، مولانا شنا، اللہ امر تسری کی المجدیث کا مذہب اور تقدیر ششمی و سلطی مولانا اسماعیل دکر جزاولہ کی شحریک آزادی فندر اور مولانا شاہ بیان الدین آفت پر جہنڈا کی کتاب تقدیر فرقہ الجدیث کے فکر و نظر کی ترجمان ہیں۔

ان کتابوں کے تقابل مطابع سے جریل تقدیر پر لکھی گئی ہیں یہ بات کھل جائے گی کہ اسلام میں سکلہ زبانے کی صفت ہیں۔ عمار پر اعتماد کیا سکتا ہے اور ان سے دلیل پر چنان افران دعیث

کی روشنی میں ہرگز ضروری نہیں ہے دلیل مل جاتے تو سر نکھوں پر — درستہ اہل علم پر اعتماد کرنا یہ شرعاً کسی جبٹ سے منزع نہیں ہے اور علم ہوتے ہوئے بھی تقلید اعلم کی اجازت ہے۔  
حریک ترک تقلید اسلام کے پچھے اور وسطی دور میں اور کہیں نہ محتی تاریخ اسلام پر پہلا  
ہزار سال گزرنے کے بعد یہ بات عوام میں لائی گئی اور ان میں بطور فرقہ یہ حریک شروع ہوئی۔ اس  
تاریخی پس منظر میں اسے ایک جدید فرقہ یا پانچیں فتحہ بھی کہہ سکتے ہیں۔

## پہلے ادوار میں ترک تقلید صرف ایک علمی پسند ہتھی

یہ صحیح ہے کہ پہلے ادوار میں بھی کچھ ایسے عالم ہوئے جنہوں نے اپنے علمی مقام کو تقلید سے  
بالا جانا لیکن یہ بات بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ انہوں نے عوام میں کرنی یعنی مقلدین پیدا نہ کیا تھے  
ذپیں ہاں، اہمیت کے نام سے عوام کا کوئی اور فرقہ بنایا۔ عامتہ الناس برابر چار مذاہب کے  
پیرو رہے ہیں۔

ابن حزم (۴۲۵ھ) نے البطال تقلید پر تین رسائل کھصہ علامہ سید طیبؒ لکھتے ہیں وہ ان  
کی نظر سے گزرے ہیں۔ باس یہ وہ علامہ سید طیبؒ کو امام شافعیؓ کی تقلید سے نہ نکال سکے۔ اپنے  
اس موضع پر ارشاد المحدثین فی نصرۃ المحتجین لکھی، حافظ ابن عبد البرؒ کی کتاب الحلم سے پڑھتا ہے کہ  
حضرت امام شافعیؓ کے شاگرد امام مرتضیؓ (جر امام طحاویؓ کے نام سے تھے) نے بھی اس پر ایک رسالہ  
لکھا تھا۔ ابن دقیق العید (۴۰۷ھ) نے کتاب التسديد فی فم التسديد لکھی، مکمل کر کر کے شیخ محمد بن عبد الغطیس  
نے جو حنفی المذہب تھے نے القول السدید فی الاجتہاد و التسديد میں نے اس کے مجدد جوہ کی تردید  
فرمائی ہے، مکتبہ ازہر میں نمبر ۱۹۲۶ کے تحت اس کا علمی شخذ دیکھا جا سکتا ہے ہم ان کتابوں کو پہنچنے ذکر کر  
گئے ہیں۔ عشر عاضر میں علامہ شنقتی مالکی نے قیم اہل الایم و الالحاد عن الطعن فی تقدیم ائمۃ الاجتہاد میں  
عامتہ الناس میں ترک تقلید کو حریک بنانے کی سختی سے مخالفت کی ہے۔

## ترک تقلید عدم جواز تقلید کی آواز کمھی نہیں رہی

جن اعلام نے تقلید کی مذورت نہ کمھی اور اعلیٰ مرتبہ کے احساس سے وہ تقلید میں نہ رہے ہے۔ وہ ہرگز عدم جواز تقلید کے قائل نہ رہتے۔ ان کے ہاں یہ صرف اولیٰ اور غلاف اولیٰ کی بحث تھی، علامہ ابوالحسن  
نور الحسن خاں کی کتاب کے نام پر غور کیجئے، ہم کتاب کا ذکر پہنچ کر رہتے ہیں۔  
الطريقة المثلثي في الارشاد الى ترك التقليد واتباع ما هو الاولى.

شیخ شہاب الدین ابو القاسم المعرفت بابن ابی شامہ (۴۴۵ھ) کی کتاب المول للمرد الى الامر الاول بھی اسی مصونع پر ہے۔ امر اول علم و ابہتاد کی راہ ہے اور امر ثانی تقلید و اتباع کی۔  
جب مرحہ ہندوستان کی انگریزی حملہ داری میں ستر ٹکیک ترک تقلید کر فروع حاصل ہوا، امریکی نظر نکر کے عالمی غلبے اور یورپیں قوموں کے عمل و دخل سے مسلمانوں میں مقام ابہتاد کو اب ضرورت سے زیادہ اہمیت دی بارہی ہے۔ مسلمانوں کو آزاد نکری سے مذہب سے آزادی کی طرف بلایا جا رہا ہے۔ ہمیں اس سے انکار نہیں کہ حادث نو میں ابہتاد کی مذورت ہے۔ لیکن یہ ابہتاد پہنچنے کے ابہتاد کی روشنی میں عمل آنا چاہیے۔ نئے پیش آمدہ مسائل تو بے شک نئے مسائل ہیں، لیکن اسلام کے اصول ابہتاد عہد صحابہ سے چلے آرہے ہیں اور کتب اصول فقہ میں وہ حاشیہ در حاشیہ میں آکر بہت تحقیق اور منفعت ہو رکھے ہیں۔ اب نئے ابہتاد پلے ابہتادات کے ماتے میں عمل میں لائے جائیں تو اس مذہب سے نکلنے کی ستر ٹکیک آزادی کو راہ نہیں مل سکتی۔

فضل بن عاشور کا مقالہ الاجتہاد ما نصیہ و حاضرہ جو علامہ ابوالحسن اسلام کی مدرستہ اولیٰ مخدودہ (۱۹۶۷ء)

میں پڑھا گیا۔ اس میں دو براؤں کے ابہتاد کو اس کا مقام واقعی دیا گیا ہے۔

فِزَاهُ اللَّهُ اَحْسَنُ الْجَزَاءِ

ڈاکٹر سید محمد موسیٰ افغانی کا رسالہ الاجتہاد و مدد حاجتنا الیہ فـ مذا العصر میں بھی ابہتاد کے جدید نظریوں پر مبنی طور گرفتہ موجود ہے۔ تاہم ایک ہر بوجٹ اعلیٰ زندگی کے لیے اس بات پر

پارہ نہیں کہ ہم سبے ائمہ علم کی روشنی میں چلیں اور ہمارے بعد آنے والے اسلاف کے ذخیرہ علمیہ کے ساتھ ہمارے اس دور کے تراث علمی کے بھی وارث نہیں، واجعلنا للمنتین اماماًکی قرآنی اواز یہی ہے۔

مکن ہے ہمارے قاریں ان تمام کتابوں تک جن کی ہم نے نشانہ بھی کی ہے رسائی مشکل بانیں، بونا مناسب نہ ہو گا کہ اگر ہم اپنے مرفق کر خلاصہ کے طور پر یہاں نہایت سلیں انداز میں ذکر کر دیں۔ یہ تحریر بد صیغہ پاک و ہند کے مایہ ناز منفی حضرت مولانا مفتی گفایت الشریعت دہلوی (۱۳۰۷ء)

کی ہے۔ حضرت نے جس حسن اعتدال سے سند تقدیم کو عمل کیا ہے یہ اپنی مثال آپ ہے۔

### کس نیت سے ائمہ مجتہدین کے پیر وی ہو؟

اسے جوابِ ذیل میں لاحظہ کیجئے جو حضرت مفتی صاحب لکھتے ہیں۔

واعظ ہو کہ ہم لوگ حضرت سراج الامم امام اعظم ابوحنیفہ کو فی رحمہ اللہ رحمۃ  
واسعہ کے پیر و اور معلم ہیں، ہمارا اعتقاد ہے کہ حضرت امام اعظمؑ کتاب التقدیم جمیع  
اور احادیث نبیری علی صاحبہا افضل اسلام و انکی الحجۃ کے اعلیٰ درجہ کے عالم اور علام  
وینیکے اول درجے کے مانہر تھے۔ انہوں نے قرآن پاک اور احادیث سے جو احکام  
تفہیم نکال کر فتاویٰ کرید و نکال کیا ہے وہ صحیح مصنوں میں قرآن پاک اور احادیث کا عطر  
ہے۔ مذاقانی نے اپنی رحمت کامل کے لازوال خرز الذیں سے فتنہ فی الدین کا بیش قدر  
و خیر و نہیں عطا فرمایا تھا، اور تفہیم فی الدین میں ان کی رفتہ شان نہ مرف احتفظ  
 بلکہ ملما تے مذہب ارجمند کے نزدیک سلمہ ہے۔ اس لیے ان کے بتائے ہوئے اور  
نکالے ہوئے احکام پر عمل کرنا بعینہ قرآن و حدیث پر عمل کرنا ہے۔ معاذ اللہ عزیز  
معاذ اللہ زہرا یہ خیال و عقیدہ ہرگز نہیں کہ امام ابوحنیفہؓ کو منصب تشریع احکام  
حاصل ہے یعنی احکام شرعیہ معرف اپنے قیاس و راستے سے وہ بناتے ہیں یا

بتلتے تھتے یا ان کے احکام بہر صورت واجب التتمیل ہیں، خواہ وہ قرآن و حدیث کے خلاف ہی کیوں نہ ہوں۔ ہم انہیں مخصوص نہیں سمجھتے۔ صحابہ کرامؓ کے برابر نہیں سمجھتے پھر نعوذ باللہ رسولؐ کے برابر سمجھنا تو کجا، وہ صرف ایک آتی تھے بشرطے لوازم بشریت، خلاصہ نیان سے بھی مبراد مزدہ نہ تھے۔ مگر ہاں عالم تھے اور بہت بڑے عالم تھے۔ فقیر تھے اور کامل فقیر تھے۔ مجتہد تھے اور سلم مجتہد تھے مبدأ فیاض لے زیر علم و قلم۔ تقویٰ و پہنچگاری سے آراستہ کرنے کے ساتھ ہی انہیں شرف تابعیت بھی عطا فرمایا تھتا۔ اور خیر القرون میں ہونے کی بزرگی عطا فرمائی تھی۔ باوجود اس علم و اعتماد کے وہ ایک انسان تھے۔ اور ان سے غلطی اور خطأ ممکن، ہمارا یہ اعتماد بھی ہے کہ ہر کس دنکس کو یہ مرتبہ اور حق حاصل نہیں کہ ان کے اقوال میں سے کسی قول کو بے اصل یا بے دلیل بتائے یا ان کے کسی قول کو خلاف حدیث ہونے کا الزام لگا کر چھوڑ دے۔ ہمارے مبلغ علم ہی کیا ہیں کہ ہم احادیث کے ناخ و منسوخ، مقدم و متاخر، ماؤل و مفسر اور مکمل کو معلوم کر سکیں اور حدیث کی چند تباہیں یا چند رسائلے پڑھ کر ایک ایسے سلم مجتہد کے اقوال کی تغییط اور اس کے تغییب پر آنادہ سہ جائیں۔

بزرگان سلف میں سے جو لوگ کو علم وینیہ میں کامل دستگاہ رکھتے تھے اور قدرت نے انہیں خنانہ علم سے پورا حصہ عطا فرمایا تھا۔ انہوں نے امام اعظمؓ کے اقوال اور مسائل کو نظرِ دقیق و تحقیق سے دیکھا اور جاسچا۔ بخاریفین کے اعتراضات کی جانچ پڑتال کی اور امام صاحب کے اقوال کے مأخذ بناکار کر دکھاتے اور ان کے اقوال کو مدل کر دکھایا۔ ہاں محدث دے چند بعض مسائل ایسے بھی ملے کہ ان میں امام حبّابؓ کے قول کے مأخذ پر انہیں بھی پُر ری اطلاع نہ ملی اور امام ابو یوسف یا امام محمد رحمہما اللہ کے اقوال کو انہوں نے اس مسئلے میں اپنے علم اور خیال کے مرفق لائج

بیان اور متنازعین حنفیہ نے بلا تردید ایسے سوال میں امام صاحب کے قول کو پھرڈ کر ان علماء اعلام کے قول کے متوافق امام ابو یوسف یا امام محمد رحمہمَا اللہ وغیرہمَا کے اقوال کو حکمل بہابھایا فتنہ حنفیہ میں بہت سے مواقع ایسے ہیں کہ ان میں امام صاحب کے قول پر فتنے لئے نہیں ہے بلکہ صاعقین وغیرہمَا کے اقوال منقی بہا ہیں اور یہ صاف اس امر کی دلیل ہے کہ ہم خدا نخواستہ امام ابوحنفیہ کو بالذات حسب الاعانۃ نہیں سمجھتے بلکہ ان کا اتباع اور تقید صرف اسی حیثیت سے کرتے ہیں کہ وہ ہم کو کتاب اللہ تعالیٰ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صراط مستقیم پر چڑھنے والے ہیں اور شاہراہ سنت پر ہمارے رہبر ہیں۔ اگر کسی موقع پر عملتے متبرگین کامیں کے ارشاد سے امام ابوحنفیہ کے اقوال کا مأخذ ہمیں معلوم نہیں ہوتا اور صاعقین وغیرہمَا کا قول بخاہر زیادہ اعلق باکتاب و اسنٹہ ہوتا ہے تو ہم وہاں امام صاحب کے قول پر اصرار نہیں کرتے بلکہ صاعقین وغیرہمَا کے قول پر عمل کر لیتے ہیں کیونکہ معتبر و اصلی اتباع خدا اور رسول ہے

حگراس کے ساتھ یہ بھی واضح ہے کہ جو سوال امام ابوحنفیہ امام شافعی اور امام مالک اور امام احمد بن میبل رحمہمَا اللہ میں مختلف فیہا تھے اور اس میں امام صاحب کی قوت اجتہادیہ نے ایک طریق پر فیصلہ کیا اور امام شافعی کی قوت اجتہادیہ نے دوسری طریق فیصلہ کیا اور یہ بھی معلوم ہے کہ امام شافعی نے جن احادیث کی بناء پر یہ حکم دیا ہے وہ حدیثیں امام صاحب کو پہنچپیں بلکہ پھر بھی امام صاحب نے ان کا وہ مطلب نہیں سمجھا اور نہ ان کے نزدیک وہ اس حکم کے اثبات کے لیے کافی ہوئیں جو حکم امام شافعی نے ان کے موجب دیا ہے تو ایسے سوال ہیں پھر اسے یعنی حنفیہ کے ذمے لازم ہے کہ اپنے امام پر اعتماد کریں اور اسی کی بات کو اعلق باکتاب و اسنٹہ سمجھیں اور اسی پر عمل کریں۔

حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی صاحب مخاتفی فرماتے ہیں:-

ایک غیر معلم عالم سے سیری گفتگو ہوتی۔ میں نے کہا کہ اتباع کامdar عالم دلائل نہیں  
حسن طن ہے۔ چنانچہ آپ کو ابن تیمیہ اور ابن قیم پر اعتماد ہے۔ میں طن  
ہے۔ یہ صحیح ہو کر وہ جو کہتے ہیں قرآن و حدیث سے ہی کہتے ہیں قرآن و حدیث  
کا حوالہ اگر راتھ نہ ہواں یہے ان کے احوال کے بعد دلائل کا بھی انتظار نہیں کرتے  
مالانکہ میں دکھلا سکتا ہوں کہ وہ دھڑادھڑ فتوے لگاتے چلے جاتے ہیں۔  
کہتے چلے جاتے ہیں اور دوڑک کہیں ہیئت و حدیث کا پتہ نہیں ذکر نہیں  
دیں ہے۔ اپنے دعوئے کے اثبات میں اور اس سے بڑھ کر تماشایہ  
کر بعین بگہ خصم کے دلائل نظر کرتے ہیں اور بدوس ان دلائل کے جواب فیہ  
ہوتے اس میں اختلاف کرتے ہیں خود اپنے دعوئے کی دلیل بیان نہیں  
کرتے۔ سواس طرح ہم کو امام ابوحنیفہ پر اعتماد اور حسن طن ہے۔ ہم بھی  
یہی صحیح ہیں کہ وہ جو کہتے ہیں قرآن و حدیث سے کہتے ہیں۔ اس لیے دلائل  
تفصیلیہ کا انتظار نہیں کرتے۔ اب بتلیے اس میں اور اس میں کیا فرق ہے  
کہنے لگے کہ بالکل صحیح ہے بلے

حضرت حکیم الامت ممتازی اور حضرت منفی صاحب کے اس بیان میں جو اعتدال نکر پایا جاتا  
ہے اور عین مقلدین کے نزاعی مسائل میں جو گہرائی اور تحقیق حنفیہ کے دلائل میں ملتی ہے اس کا تعامل ہے  
کہ حنفی طلبہ ان مسائل میں اچھی ممارست پیدا کریں۔ ان مسائل کو نظر انداز کرنے کی پالیسی ترک کریں۔  
اور جیسا کہیں غیر معلم او طلبہ حدیث کے ظاہر الفاظ سے ان پر مستعرض ہوں حضرات ان احادیث  
کے تخصیقی بیان سے ان کا ناطقہ بند کر دیں۔

جو مسائل ائمہ ارجمند میں اختلافی ہیں انہیں مقام دعوت پر نہ لایا جاتے۔ یہ مختلف طریق عمل

ہیں لڑنے کے میدان نہیں ہیں صحابہ کرامؓ میں بھی مختلف طریق میں تھے اور وہ کبھی ایک دوسرے پر بیکارتے تھے۔ ان فروعی سائل کو مقام دعوت میں لانا جیسا کہ عام عزیز مقلد کرتے ہیں صحابہ کا طریق رہتا۔ فروعی سائل پر حجامت بنی کنابدعت ہے اور ہر وہ بات جو صحابہ کرامؓ سے ثابت نہ ہو بدعت ہے۔

لیکن اس کا یہ طلب بھی ہرگز نہیں کہ اگر غیر مقلدین ان سائل کو چیزیں تو ان سے ان پر مناظرہ نہ کیا جائے تا ایسخ بنا تی ہے کہ غیر مقلدین ان سائل میں ابتداء تو اس طرح کرتے ہیں گریا جانب عجالت میں کوئی دوسرا یا صدیث یا حدیث سرے سے موجود نہیں اور جب علماء اخلاف وہ دوسرا روایات سامنے لے آتے ہیں تو پھر نہیں بھاگنے میں کوئی درینہیں لگتی۔ مقلدین اور غیر مقلدین میں جب کبھی مناظرے ہوئے شکست ہمیشہ انہی کا مقدر بنی ہے۔ مولانا محمد اسماعیل صاحب دکوہ (العلاء) نے کھلے دل سے اس حقیقت کو تسلیم کیا ہے۔ آپ علماء دین کی علمی خدمات کے بارے میں لکھتے ہیں۔

ان کی علمی خدمات نے آتنا ہی اپنی کیا ہے جتنا مناظرات نے ہم کو نیچا کھایا ہے اور تم کو فلاش کر دیا۔ لے

دمی لاکھ پر بھاری ہے گواہی تیری

مولانا اسماعیل کا اشارہ اہلیت کی کنٹکسٹوں کی طرف ہے اس کی تصریح حکیم محمود احمد برکاتی اس طرح کرتے ہیں۔

۱۹۱۳ء میں (مولانا معین الدین اجمیری) ایک اہلیت عالم مولوی عبدالحکیم نصیر آبادی سے مناظرے کے لیے مال پورہ ریاست بجے پورہ دعوی کیے گئے۔ مگر مولوی عبدالحکیم مولانا کی آمد کی اطلاع سن کر مال پورہ سے پل دیئے۔ اس لیے مناظرہ نہ ہو سکا۔ انہی مولوی عبدالحکیم کی سرگرمیوں کی وجہ سے کیکڑی ضلع (اجمیر)، میں ایک مقبرہ عرصے سے چل رہا تھا۔ آخر میں اخلاف کی طرف سے مولانا معین الدین اجمیری اور مانعین تقیید

ملہ نتائج المقید مدق

کی طرف سے مولانا شناہ اللہ امرتسری شہادت کے لیے بلائے گئے مولانا عین الدین کی تقریر نے سب صحیح کر متاثر کیا اور اس نے مولانا امرتسری کے دلائل کا رد کرتے ہوئے اخناف کے حق میں فضیلہ دیا۔

بھگو جرانوالہ کا وہ معزکتہ الاراء مناظرہ مولانا اسماعیل کریاد ہو گا جو تحریر ہی طور پر محدث شہیر حضرت مولانا عبد العزیز صاحب اور مولانا شناہ اللہ امرتسری کے باہم اس موصوع پر ہوا کہ حدیث بنی رواذ اقرار فانصتوا (جب امام پڑھے تو تم چپ رہو) صحیح مسلم میں ہے یا نہیں اور فرقیین نے بالاتفاق حضرت مولانا علامہ سید سعید بیان ندوی کو ثالث تھہبڑا موصوف نے بڑی جرح و قدح کے بعد فضیلہ مولانا شناہ اللہ امرتسری کے خلاف دیا۔ فضیلہ مطبوعہ موجود ہے اور اس میں مولانا شناہ اللہ صاحب کی در دانگی اور کمزوری اپنی طرح نمایا ہے۔

اہل حدیث کی یہ وہ پے در پے شکتیں میں جنہوں نے مولانا اسماعیل کو بہت بے ول کر دیا تھا موصوف کا اپنے بیان میں اشارہ جماعت اہل حدیث کی اہنی شکنزوں کی طرف ہے۔

## غیر مقلدین کے اختلاف کے باعث نئے ابھرے مسائل

ذمہ دار بھر کے اپس کے اختلافات تو اپنی بگر ہیں، غیر مقلدین کے اختلاف کے باعث جو مسائل برصغیر پاک و ہند میں نئے سرے سے ابھرے ہیں ان میں یہ پانچ مئے زیادہ ۱۰۰ ہیں اور یہ نئے اختلاف ہیں جو پہلے ائمہ اربیہ میں نہ تھے:-

### ۱۔ مسئلہ تقیید ۹

۱۔ ایک معبس میں دی گئی طلاق شرعاً ایک شمارہ ہو گی یا تین؟

۲۔ تراویح کی جماعت مسجد میں کیا کبھی بیس رکعت سے کم ہو پڑھی گئی ہے؟

۳۔ فروعی اختلافات کو حق و باطل کا اختلاف کہنا جائز ہے یا نہیں؟

لے مولانا حکیم سید برکات احمد رحمۃ اللہ علیہ برکاتی مبلغ برکات اکیڈمی کراچی ۱۹۹۳ء

بہ مسائل قرآن و حدیث میں مخصوص نہیں ان میں انسان بالکل آزاد و مختار ہے یا اس پر سبیلِ ممتنین کی پابندی لازم ہے؟ ⑤

## غیر مقلیدن کے زیرِ نزاع مسائل

- |                                                           |                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>۱) فاتحہ خلف الامام<br/>الاخفا باتفاق مأموں</p>        | <p>۲) رفع الیدين عند الرکوع<br/>اقامت کے بعد فجر کی شتیں</p>                                            |
| <p>۳) وضع الیدين تحت السرہ<br/>کاؤں میں جمعہ کی فرضیت</p> | <p>۴) حضرت مولانا محمد حسن صاحب محدث فیض پوری (رزد شریف) کی کتابیں ان موضوعات پر مندرجہ کتابیں ہیں۔</p> |

۱) الدلیل المبین علی ترک القراءة للمقتدين ۲) تنویر العینین فی مسئلہ رفع الیدين

۳) تنزیر الحاسہ فی منافب الامر الشیخ ۴) ستة مزوریہ

حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہیؒ کی تالیفات

۱) ہدایۃ المعتمدی فی ترک القراءة للمقتدی

۲) الرای البیحی فی مسئلہ التزادیع

۳) اوثق العری فی عدم جواز الجموع فی القرآن

حضرت مولانا عبدالحکیم لکھنؤیؒ کی تالیفات

۱) امام الکلام ۲) عیش الغمام

۳) الاشمار المفوصہ

حضرت مولانا منیٰ محمد عبدالمندھیؒ کی کشف الرین فی ترک رفع یہیں

پھر شیخ النہنہ حضرت مولانا محمود حسن دیوبندیؒ کی تالیفات

۱) ایضاح الادله ۲) احسن القری فی شرح اوثق العری

ان کے بعد عمدۃ الحدیثین حضرت مولانا نور شاہ صاحبؒ کی گواں قدر کتابیں

- ① فضل الخطاب فی مسکن الکتاب (عربی)
- ② خاتمة الکتاب فی مسکن فاتحة الکتاب (فارسی)
- ③ نیل الفرقان فی مسکن رفع الیدين مع بسط الیدين
- ④ کشف المتر عن صلة الور

**مسکن فاتحة خلف الامام** میں حضرت مولانا محمد قاسم ناذریؒ کی کتاب ترشیح الكلام حضرت مولانا رشید احمد گنگوہیؒ کی ہدایتی المعتدی، حضرت مولانا عبد الحکیم حضرتیؒ کی امام الكلام اور حیث انعام مولانا محمد حسن فیض پوریؒ کی الدلیل المبین، حضرت مولانا عبد القدیر صاحب شیخ الحدیث مدرب تعلیم القرآن راول پنڈیؒ کی تدقیق الكلام (دو جلد)، شیخ الحدیث مولانا سفر فراز خاں صاحب صندر کی احسن الكلام (دو جلد) مولانا منظی محمد شفیع صاحب سابق شیخ الحدیث سراج العلوم سرگرد وہا کی ناتما الحسام فی مسکن خلف الامام اور ایضاً مظاہر الیام فی مسکن القراءۃ خلف الامام اور راقم الحروف کی مصباح العلم اس موضوع کی اہم کتابیں ہیں۔

**مسکن رفع الیدين** پر مولانا شفیع الرحمن کا نجد حلوی کی کتاب جلاء العینین فی مسکن رفع الیدين شیخ الحدیث مولانا جبیب اللہ ذیرودی کی نور الصبار فی ترک رفع الیدين بعد الافتتاح اور وتر کے باب میں نفحۃ العطری اسجات الورا پنے موضوع میں لاجواب کتابیں ہیں۔

طلاق ثلثہ کے موضوع پر مولانا فقیر محمد جبیلیؒ کی لاجواب کتاب سے کون قلت  
نهیں، حدیث دیربند مولانا جبیب الرحمن اعلیٰ کی کتاب الاعلام المرفوع اور الانوار المریبع شیخ الحدیث مولانا سفر فراز خاں صندر کی عمدۃ الاماث فی حکم الصلقات الثلث، حضرت مولانا منظی ولی حسن صاحب کی آئمۃ طلاق شریش۔

الاغمام بالتمامین کے موضوع پر شیخ الحدیث مولانا جبیب اللہ ذیرودی کی کتاب الہمار الحسین فی اخوا۔ التامین اپنے وقت کی لاجواب کتاب ہے۔

ترادیج کے موضع پر حضرت مولانا بیب الرحمن صاحب حلتمی کی رکعات تراویح حضرت الہنا  
حضرت مولانا ناصر محمد صاحب کی خیر المصالیح، مولانا محمد شریف کرملوی ای کتاب التراویح معنی رشید احمد  
صاحب لدھیانی کی معات المصایح فی رکعات التراویح، مولانا محمد شریف لدھیانی کی سلسلہ تراویح.  
اہم کتابیں میں ان کتابوں کے تقدیمی مطالعہ اور حوالہات کی اصل کتابوں سے مراجعت کے بعد انسان اس  
مسئلہ پر ہنجتا ہے کہ عمل بالحدیث کی جو گہرائی فتح حق میں ملتی ہے وہ اور کہیں نہیں ملتی اور شیرازہ  
امت کو یکار کرنے کے لیے تقدیم امور سے بہتر اور کوئی راجح نہیں.

سلطان عالمیگر اور نگ زیب کے عہد کے مرتب فتحی ذخیرہ فتاویٰ عالمیگری پر ہم سب  
جمع ہو جائیں تو اس سے بہتر قلام اسلامی کے نماذж کی اور کوئی راہ نہ ملے گی جس طرح سعودی عرب میں  
احکام کا نماذج عینی فتح سے ہے۔ بر صغیر پاک وہند میں احکام اسلام کا نماذج فتح حق سے ہونا چاہیے  
اور جو لوگ اس فتح سے متفق نہ ہوں انہیں پسند لاء کے تحت اپنی اپنی فتح پر عمل پیرا ہونے کا  
مرتعہ دیا جائے۔ حضرت حکیم الامت مولانا شرف علی صاحب تھاڑی نے کیا اچھا فرمایا ہے:-

فَهَبْرَاهِی کی اس قدر نظر ہے احکام پر بھی عمل احکام پر بھی پس قریب ہے کہ ان  
حضرات کو الہام ہوتا تھا جس سے ایسی دین کی خدمت کی ہے جن تعالیٰ ان کو  
جزا سے خیر عطا فرمائیں۔ اگر فہرست کی ذات دنیا میں نہ ہوئی تو عالم میں ایک اندر چھڑ  
ہوتا۔ دین کے ہر سلسلہ کو روشن اور واضح کر دیا۔ اگر فہم سیم اور عقل کامل ہو تو کوئی  
دستیہ باقی نہیں رہتا۔<sup>۱</sup>

محمد بن نے ہمیشہ فہرست کی برتری تسلیم کی ہے اور یہی اہل علم کا وہ طبقہ ہے جن کے عقائد پر  
عافی کو بلا تھجک سهل کر لئے کی اجازت ہے۔ اور اہنی کے مختلف مدارس ج ہیں جن میں عالمہ پنا اجتہاد  
ترک کر کے اعلم کی پریودی کر سکتا ہے۔ اجتہادی امور میں اپنے اجتہاد کی پریودی ضروری نہیں محسوس  
الیسے موقع پر تقدیم اعلم سے بھی کام لے لیتے تھے۔ رکنی یہ مرقدوہ و قیادہ۔

## سلف فروعی مسائل پر جماعت بندی نہ کرتے تھے

اممہ اربعہ کے اختلاف کو امت نے بشرح صدر قبول کیا اور ان کے پیر و اپنے فروعی اختلافات کو مقام دعوت پر نہیں لائے۔ باہر ہوئی صدی ہجۃ تک ایک واقعہ نہیں ملتا کہ کسی حنفی یا شافعی عالم کے کسی اختلافی مسئلے پر کسے بندوں تقریریں کی ہوں اور ان مسائل کے اختلاف کو حق و باطل کا فاصلہ نہ پڑھا یا ہو، جو اختلافات صحابہؓ کے درستے چلے آہے ہوں ان میں حق و باطل کا فاصلہ کیسے قائم ہو سکتا ہے؟

بصیر پاک و بندی میں یعنی مقلدوں کی احمدیتی جس نے ان کی فروعی مسائل پر جماعت بندی کرڈالی، ہندوستان میں اہل السنۃ و اجحادہ میں یہ پہلا شکاف تھا۔ مذکورہ بالا کتاب میں صرف اس فتنہ کی روک تھام کے لیے لکھی گئیں۔ درینہ سلف ان فروعی مسائل کی جمی مقام دعوت دلاتے تھے اور نہ فروعی اختلافات پر ان میں کوئی جماعت بندی نہیں۔

فروعی مسائل پر جماعت بندی اس نو زایدہ فرقے سے شروع ہوئی اور اہل حدیث (با صطراحت جدد) وجود میں آتے۔ ہمارے نزدیک ان کے شیخ انکل میان نذر گیزین صاحب دہلوی ہیں۔ مگر پروفیسر غلام احمد حریری اسی حیات ابی عینیہ لابی نزہہ کے ترجمہ میں ایک ذیلی ذیٹ میں لکھتے ہیں کہ ان کا آغاز مولانا محمد اسماعیل شہیدی سے ہوا:-

مولانا اسماعیل شہیدی نے تو یہ خالص اور فقیہیات کی مدنگ مسکب اہل حدیث کی مستقل

دانغ بیل والی چنانچہ جبکہ اب تک جماعت اہل حدیث ترقی پذیر ہے۔

حافظ غلام احمد حریری اس نو زایدہ فرقے کا آغاز مولانا شاہ اسماعیل شہید سے کرتے ہیں۔

حافظ صاحب کے اس گمان میں وحہ مولانا اسماعیل شہید کا رفع الیمن عند الرکوع پر ایک رسالہ ہے اور اس سے آپ کا غیر مقلدہ ہنا ثابت نہیں ہوتا۔ اگر کوئی مبندا پا یہ عالم کسی مسئلے میں اپنے امام کے قول کو

لے جیات ابی عینیہ لابی نزہہ ص ۶۷)

چھوڑ دے اور توہ دلائل کی بناء پر کوئی اور عمل اختیار کرے تو اسے ترک تعمیہ شہر کہا جائے۔ اسے تقدیر کرنے میں جنگلوں میں اس کی ایک اور بشارتی ہے۔ عاصم بن یوسف کس پانے کے سلسلہ فتنہ تھے یا بل ملم سے چھپی بات نہیں۔ مولانا عبد الحمید لکھنوار الدین البهیہ فی طبقات الحنفیہ میں تھے میں۔

وكان يرفع يده يه عند الركوع وعنده رفع الرأس منه والخود ابراهيم  
كان لا يرفع ... ويلم ايضا ان الحنفي لترك في مسألة مذهب  
امامه لقة دليل خلافه لا يخرج به عن رتبة التقليد بل هو عن  
التقليد في صون فترك التقليد الانتزى ان عاصم بن يوسف ترك هذه  
ابي حنفية في عدم الرفع ومع ذلك هو معدود في الحنفية لـ

ترجمہ، آپ رکوع کرتے اور رکوع سے اٹھتے رفع یہ دین کرتے تھے اور آپ کے مجاہی ابراہیم یا رفع یہ دین ذکرتے تھے معلوم رہے کہ حنفی اگر کسی مسئلہ میں اپنے امام کا مذہب توی دلیل پانے کے باعث ترک کرے تو وہ تقليد سے نہیں بدلتا۔ یہ خود تقليد ہے گونظاً ہر یہ ترک تقليد ہے کیا تم نہیں دیکھتے کہ عاصم بن یوسف (۲۱۰ھ) نے عدم رفع میں امام ابو حنفیہ کی بات ترک کی اور اس کے باوجود ان کا فتہیہ میں شمار رہا۔

اس سے پڑھتا ہے کہ جس عالم کے نزدیک اگر کوئی بات صحیح حدیث سے ثابت ہو جائے اور ذخیرہ احادیث میں اس کا کوئی تعارض نہ ہو اور وہ عالم توہ دلائل کے احساس سے اپنے امام کی بات چھوڑ دے تو وہ تقليد سے نہیں بدلتا۔ ترک تقليد میں اور کسی مسئلے میں تقدیر اختیار کرنے میں بہت فرق ہے۔ ماقبل فلام احمد حمیری اس بات کو نہیں سمجھ سکے، داکٹر اشتیاق حسین داڑجھ نذر انسٹی ٹیوٹ اف اسلامک رسیرچ لکھتے ہیں:-

شاہ اسماعیل شہید نے نماز کے بعض اور کان شافعی فقہ کے مطابق اختیار کر لیے

مثلاً رفع الیدين۔ شاہ اسماعیل اپنے آپ کو اس شرط کے ساتھ ختم کرتے تھے کہ جو نتائج ذاتی تحقیقات سے اخذ کئے جائیں وہ مستثنی ہوں گے۔ یہ مجاہد ترک تعالیٰ سے آنما قریب، نفاذ کا ایک عام ادمی اس اختلاف کو نہیں سمجھ سکتا تھا۔ دیغیت اسی اختلاف کو ذرا آگے بڑھایا تو عین مقلدوں یا الحدیث کا ایک فرقہ پیدا ہو گیا۔ سید احمد ان معاملات میں محتدل تھے اور انہوں نے شاہ اسماعیل کو کامیابی کے ساتھ اس پر آمادہ کیا کہ وہ مرد جو معمولات سے مطابقت فائماً رکھیں یہ۔ اس سے دو باتوں کا پتہ چلا ایک تو یہ کہ مولانا اسماعیل شہید ترک رفعیین کے موقف پر پھر دوسرے کے نتھے اور اب ان کا عمل عام خیلوں جیسا تھا۔ دوسرے یہ کہ ہندوستان میں ان دنوں ایک نیافرقہ پیدا ہوا جو اپنے آپ کو الحدیث کہتا تھا اور لوگ انہیں غیر مقلد کہتے تھے۔

## غیر مقلدین کی تاریخ کی دوسری منزل

ابتدا میں بے شک یہی صورت تھی کہیں بھریہ لوگ بالکل لامذہب بن گئے راستہ تعالیٰ کے ملکھ ہونے اور جس مسئلہ پر (تلیید پر) صدیوں سے اجماع چلا آ رہا تھا اس کا انکار کر دیا مولانا کرامۃ اللہ جو پوری ایک مقام پر انہیں لامذہب کے نام سے ذکر کرتے ہیں:-

لامذہب لوگوں کے عالم انبیاء کے دارث نہیں، کیونکہ علم احکام کا جو فقة ہے۔ سو اس سے ان لوگوں کو انکار ہے اور علایہ کھل کھلا لوگوں کو فرقہ پر عمل کرنے سے منع کرتے ہیں اور ہر جاہل کو حدیث پڑھ کرنے کا حکم دیتے ہیں اور اسی کو عمل بالحدیث کہتے ہیں اور جس مقام میں فرقہ کے انکار کا موقع نہیں پلتے وہاں جب کوئی پوچھتا ہے کہ تم فرقہ پر عمل کرتے ہو رہتے کہتے ہیں کہ ہم فرقہ پر کس داسٹھے عمل نہ کریں گے جو فرقہ قرآن و حدیث کے موافق ہے اس کو ہم مانتے ہیں اور یہاں

کا بڑا کید دکھ رہے کیونکہ قرآن و حدیث نے موافق خیر نہیں بنا، مجتہد نے  
سر اکن معلوم کر سکتا ہے تو یہ ایسا کیہ ہے کہ ان کو تاجد و تیمت کر لے کر  
مذکور ہے گا۔

اُن تفصیل سے یہ بات کھل کر سامنے آئی ہے کہ حدیث عین جسے حدیث و حدیث  
مشب پہنچیں رہے انجیار میں دراثت بطریق شست پتی ہے مولو جو گوں سخنیت میں نہ صیہہ دست دئے  
شست قاتم سے نہیں پہنچتے وہ اپنا عمل بڑا و راست حدیث سے لیتے ہیں جن مانت اور مجہد ہیں  
یہی جو ہر ہی ذرق ہے مولانا جو پوری ایک واحد سے حضرت شاہ سحق محدث دہلوی کے شاہزاد ہیں  
اوہ ان کا یہ بیان اس دور کے بہت قریب کا ہے جب یہ فرقہ راجحہ و حدیث و حدیث و حدیث، جو پہلے  
بہرہ ہاتھا، اپنے جاکر لکھتے ہیں۔

ساتھیں طبقتی کے فقہاء اور علماء کو سوائے ان لوگوں زائد مجتہدین کی تصیہ  
کے چارہ نہیں اور اس مسئلے میں ان لوگوں کو اذ سبز رجحت اور تحریر مدد  
گنتگر کرنا محسن لنو اور بے فائدہ اور واجب کا ترک کرنا اور سبز رفقہ  
ہونا ہے اور عوام کا ترک کیا ذکر ہے خصوصاً اس تکمیل کے عوام کا اور مدد  
کے عوام تو صحیح صادق کو نہیں پہچانتے جس کے پہچاننے پر ورنہ کے چند  
ہیے تو یہ لوگ دینی مسائل کیا پہچانیں گے۔

اقبال نے آج سے اسی سال پہلے ترک تعقیب کو واجب کا ترک کرنا اور سے حرمت بہدا یا  
آج ہمارے عوام میں بے دینی اور دین سے بے پرواہی اس سے بھجو گئے ہے، سو ان حالت  
کا تناقض ہے کہ ہم آزادی کے نام سے آنے والی ترک تعقیب کا اس صورت کا امت سلم کے لیے مولو جو  
زیادہ خطرناک سمجھیں، للت کا شیرازہ اپنے بزرگوں سے دامتگی میں بندھا ہے خود آرائی سے ہیں  
یہ تو انتشار ہی انتشار ہے۔

لئے جمعت قاطعہ مکمل ۹ لئے الفتا ماما

## سے راہ آباد رو کہ ایں جمعیت، است معنی تقلید صبغت ملت، است

ترجمہ اپنے پیشوؤں (امم دین) کے طریقے پر علپو۔ یہ پوری قوم کو ایک شیرازہ میں رکھنا ہے۔ تقلید کا مطلب پوری ملتِ اسلامی کو ایک قدم بنائ کر رکھنا ہے۔ اس سے بھی اس بات کا پتہ چلتا ہے کہ ہندوستان میں کوئی فہمی مسک یا فرقہ اہل حدیث کے نام سے پہنچے سے نہ ملتا۔ انگریزی دور میں یہ فرقہ پیدا ہوا اور اس میں لوگ ٹھیکیوں سے ہی گئے پہنچے سے اہل حدیث ر باصطلاح جدید) برصغیر پاک و ہند میں کہیں نہ تھے۔ ڈاکٹر صاحب اوصاف اہل حدیث کو ایک نیافرقہ ہی قرار دیتے ہیں ۔۔

ایک افسوسناک بات یہ ہے کہ ملتِ اسلامی میں جو فرقے پہنچے ہی سے تعداد کثیر میں پڑے ہوئے تھے اس میں ایک فرقے کا اضافہ ہو گیا۔

سو ارب یہیں کوئی شک نہیں کہ ترکِ تقلید سے جو ستر کیک ہندوستان میں پلی یہ ایک نئی تحریک بھتی اور یہ ایک نئے فرقے کی پیدائش بھتی مولانا اسماعیل شہبید کا ان سے کوئی رشتہ نہیں مولانا اسماعیل شہبید کے سمعہ صراحت اور عالم میں وہ اس نئے فرقے کے شیخ اکمل ماتھے جاتے ہیں۔ انہوں نے اس نئے فرقے کی داع غبلی ڈالی۔ مگر خود کو وہ بھی دان شرطیوں کے ساتھ جو ہم لکھے آئے ہیں، فتنی ہی کہتے رہے وہ مولانا نذری ہریں دہلوی تھے۔ ان کے بعد مولانا محمد حسین بخاری نے اس نئے پودے کی آبیاری کی اور انگریزوں سے اپنے یہی اہل حدیث کا نام منظور کر لیا۔ تاہم وہ بھی اپنی عمر کے آخری حصہ میں اپنے آپ کو حنفی المحدث لکھنے لگے تھے۔ آپ نے اپنے دوست مرحوم احمد قادریانی کے انجام کے انجام کو دیکھتے ہوئے اپنی جماعت کو ترکِ تقلید کے خلاف انجام کا الارام دے دیا تھا۔ مولانا محمد رابیہم میرسیا الکرمی بھی امام ارجمندیہ کا بلا اقتداء کرتے تھے اور حنفی فتنہ کی کتاب ہدا یہی کی بہت تعریف کرتے تھے مولانا محمد داؤد غزالی کی حضرت رائے پوری سے بعیت بھی اسی لیے بھتی کہ یہ حضرات فتنے سے کیتے ڈورنے

رہنا پاہتے تھے مولانا داؤد غزنوی فرمایا کرتے تھے کہ اپنے بیش کو امام ابوحنیفہ کی بدُّ عالیے کر بیٹھ گئی ہے جس کو دیکھو امام صاحب کی شان میں بے ادبی کر رہا ہے۔ ان اکابر کی اس پالیسی کا نتیجہ نکلا کہ ہلکت اور امجدیت میں اختلاف کی جو شدت پہنچنی دکم ہو گئی، داکٹر اشتیاق حسین صاحب لکھتے ہیں:-

ملتِ اسلامیہ میں جو فرقے پہنچے ہی سے تقدیم کشیر میں پڑے ہوئے تھے ان میں ایک فرقہ کا اضافہ اور ہو گیا، ابتدائی ایام میں تصادم بھی ہوتے اور مقدمہ بازی کی ذہبت بھی آگئی جس سے امجدیت اور دوسرا سے مسلمانوں کے درمیان تعلقات خراب ہو گئے، مگر اب خوش قسمتی سے نار و داری بہت کم ہو گئی ہے۔ مولانا ابراہیم میر سیاہکوٹی نے ائمہ مجتہدین کے اختلاف کو صحابہ کے اختلاف کا ہی درجہ دیا ہے:-

صحابہ اور تابعین کے اختلاف میں الحاد بے دینی کج روی بداعتقادی ایسا بع ہوئی اور بد مذہبی نہیں ہے اور اگر حدیث اختلاف اتنی رحمت کا اعتبار کیا جائے تو اس کی بس سی ہی صورت ہے جو صحابہ و تابعین میں بھی اور ائمہ مجتہدین کا اختلاف بھی اسی پر مبنی ہے۔

ہم سمجھتے ہیں کہ اب بھی اگر یہ لوگ تلقین کو حرام نہ کہیں اور اخاف کے طریقہ نہماز کو اس طرح برداشت کریں جس طرح صحابہ ایک دوسرے کے اختلاف عمل کو برداشت کرتے تھے اور ان مختلف پڑا کتے عمل کو دائرہ شرعیت کے اندر کھینچیں تواب بھی یہ لوگ اہل سنت سے کچھ فاصلے پر نہیں رہتے، اور انکی وجہتی میں ان کے لیے جگہ بن جاتی ہے۔

نہیں ہے ناؤمید اقبال اپنی کشتہ ویراں سے ذرا نعم ہو تو یہ مٹی بڑی زر خیز ہے ساتی مولانا نذریں صاحب دہلوی حضرت امام ابوحنیفہؓ کے بارے میں لکھتے ہیں:-

لے علماء میدان سیاست میں ص ۲۲۷ ۳۴ تاریخ اہل حدیث ص ۳۷

اُن کا مجتہد ہونا اور متبوع سنت ہونا اور مستقی اور پیغمبر کا رہونا کافی ہے  
اُن کے نسائل میں یہ

اب آپ ہی سوچیں جب شیخ الکل لے آپ کر مجتہد مان لیا اور مجتہدو ہوتا ہے جو کی  
کم از کم تین لاکھ حدیث پڑھ رہا تو کیا اب بھی آپ کے علم حدیث میں کسی کو کوئی شک ہو سکتا ہے  
آپ کا مجتہد ہونا پوری امت میں مجمع علیہ ہے۔ سو اس میں کسی صاحب علم کو کسی ترد دکا ہن نہیں۔

میاں صاحب خود بھی ان سائل میں جن میں انہیں طور پر حدیث نہ ملے فتنی پر فتویٰ  
دیتے تھے اور انہیں حضرت امام سے ہرگز کوئی بغض نہ تھا۔ آج بھل کے الحدیث (باصطلاح جدید) حضرت  
میں اور ان کے دور اول کے اکابر میں زمین و آسمان کا فرق پایا جاتا ہے۔  
اما سب نہ ہو گا اگر ہم حضرت شاہ اسماعیل شہید کے پیر بھائی حضرت مولانا کرامۃ اللہ  
جو پوری (۱۲۶۹ھ) کی ایک دریافت پیش کر دیں کہ غیر مقلدین کا فرقہ ایک نوزادیہ فرقہ ہے جو پہلے  
سے نہ تھا۔

یہ لوگ مذاہب اربعہ میں سے کسی مذہب پر نہیں ہوتے اس لیے انہیں لامذہب کہا  
جاتا ہے۔ ان کی پہچان یہ ہے کہ یہ تقیدی اور بعیت کرنا وہ نہ کرنا جائز کہتے ہیں جو لانا کرامۃ اللہ  
صاحب حضرت مولانا احمد اللہ الصدیقی کے واسطے سے حضرت شاہ محمد سعیح محدث دہلویؒ کے شاگرد  
کہتے اور مجدد مائتہ سیزدھم حضرت سید احمد شہیدؒ کے خلیفہ۔ آپ اپنی کتاب مکافاتِ حجت  
میں اس نوزادیہ فرقہ کے بارے میں لکھتے ہیں۔

لامذہب میں سے ایک گروہ سید صاحب کو بد کہتے ہیں اور تقید کرنے اور  
مردی ہونے کو نادرست کہتے ہیں اور ایک گروہ فریب کی راہ سے لوگوں کو  
دھکر کر دینے کے واسطے اپنے تین سید صاحب کے گروہ میں داخل کرتے  
ہیں۔ حالانکہ سید صاحب نے ایسے لوگوں کو اپنے قافیے سے بخواہیا اور

پیغمبر کے گروہ کی کتاب تقدیریۃ الامیکان اور نظام الاسلام اور  
اہم مسائل و غیرہ میں ان لامہ ہمیں کار و سخنی موجود ہے۔ سو یہ (عینہ مقلدین  
کے) دلوں قسم کے مفہم لامہ ہب لوگ باوجود یہ کتاب اسنت کا دھونے  
کرنے ہیں مگر جب بیب جہالت کے بہت سی شنوں کو بلکہ دھمکی کر دیت  
کرنے لگئے بت حضرت مجتبی کے گروہ والوں نے ان کو اپنے گروہ سے  
صاف بکال دیا۔

عینہ مقلدین چونکہ ایک نیا نیا فرقہ تھا اس لیے ابھی یہ ایک نام پہنچنے نہ تھے یہ محمدی بھی کہلاتے  
تھے وہابی اور عینہ مقلدین بھی اور اطہریت بھی۔ لیکن اس میں کوئی ختنہ نہیں کہ یہ ایک نزدیکیہ  
ذلت ہے جو انگریزی عدلاری میں وجد میں آیا مولا ناکرامت اللہ جو پوری پہنچے لکھ دئے ہیں۔  
عن یہ ہے کہ وہابی لوگوں کا نہ ہب قدیم میں نہ تھا اور نہ ان کی کوئی کتاب نظر  
پڑی جو ان کے نہ ہب کا حال معلوم ہوتا۔ مگر انہا لوگوں کی زبانی جو ان کا  
حال نہ تھا تو معلوم ہوا کہ وہ لوگ شرک سے خوب پاک ہیں مگر اس قدر رضدی  
ہیں کہ اپنے سوادمرے کو مسلمان سمجھتے ہی نہیں سب کو مشرک کہتے ہیں۔  
اٹھدیت حضرات کا یہ کہنا کہ ہمارا فرقہ مولانا اسماعیل شہیدؒ سے چلا ہے صیحہ نہیں ہے  
عینہ مقلدین کا یہ استدلال کہ مولانا شہیدؒ نے مستدر رفع الیمن پر کتاب تنوری العین کیمی بھی صیحہ  
نہیں۔ اگر ایسا ہوتا تو کم اذکم میاں نذیر حسین محدث دہلوی تو شروع سے رفع یہیں عنده الرکوع  
کرتے ہوتے۔ کوئی حقیقت یہ ہے کہ آپ نے رکوع کے وقت رفع یہیں کہنا مرید احمد خاں کے  
کہنے پر شروع کیا۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ اس وقت تک ہندوستان میں ایک شخص بھی رکوع  
کے وقت رفع یہیں کرنے والا نہ تھا۔

حضرت مولانا اسماعیل شہیدؒ نے تنوری العینیں اس لیے کہمی بھی کہ لوگ رفع یہیں کو بُرا نہ

لے مکاشفات رحمت مدد ا لئے ایضاً حمد کا

مجھیں یہ بھی ایک سنت ہے۔ اس لیے نہیں کہ مولانا شہید رفع یدين نہ کرنے کو سنت نہیں سمجھتے۔ نہ یہ کہ وہ رفع الیدين عند الرکوع کو سنت دالماہ سمجھتے تھے پھر اس حقیقت سے بھی انکار نہیں ہو سکتا کہ مولانا شہید نے اس کتاب سے رجوع کر لیا تھا اور اب یہ کتاب بھی اپنی پہلی صورت میں نہیں رہی بہت سے اس میں اضافے ہو چکے ہیں جن کی کوئی ذمہ داری مولانا شہید پر نہیں آتی مولانا شہید کے ساتھی اور پیر بھائی مولانا کرامت اللہ جو پوری لکھتے ہیں :-

تزویر العینین جو کتاب ہے سواس میں مولانا اسماعیل شہید کے لکھے ہوتے چند ورق رفع یدين کی ترجیح میں ہیں اور بعد اس کے مولانا مرحوم نے اپنے فرشہ حضرت سیداً محمد قدس سر福 کے سمجھانے سے اپنے قول سے رجوع کر لیا تھا یعنی رفع یدين کو پھر دیا اور لامذہب لوگوں نے تزویر العینین میں اپنی طرف سے بہت سی باتیں زیادہ کر کے لکھیں۔

سو ہم پروفیسر غلام احمد حریری کی اس بات سے اتفاق نہیں کر سکتے کہ یہ نیافرقة شاہ اسماعیل شہید سے شروع ہوا ہے۔ ایسا نہیں۔ اس فرقہ جدیدہ کے شیخ الکل جناب میاں نذر حسین دہلوی ہوئے ہیں اور انہوں نے ہی انگریزی عمدادری میں اس فرقے کا آغاز کیا۔ ہندوستان میں تاریخ ترک تقلید

البتہ غزنی سے بوضرات ہندوستان آئے وہ باوجود ترک تقلید کے تعلیم کو گناہ سمجھتے تھے۔ ان کے اختلاط سے میاں نذر حسین صاحب دہلوی میں بھی کچھ اعتدال آگیا تھا۔ ہن مولوی غلام علی صدری میں سے حضرت ہری چند دلدویان چند کے طریق پر ہی رہے مولوی غلام علی قصوی نے اپنے معتقدات پر ۱۲۹۸ھ میں ایک رسالہ لکھا۔ مولوی عبد الجبار غزنوی نے اثبات البیع والالہام کے نام سے اس کا جواب دیا۔ یہ رسالہ افغانی فارسی میں تھا۔ اس کا رد و ترجمہ مولوی محمد حسن مرحوم ریس لدھیانہ نے کیا۔ مولانا غزنوی مولوی غلام علی کی بات کو مخالفۃ صدری کے

مذاقان سے ذکر کرتے ہیں اور ان پاچ جواب مذاہیت کے نام سے دینے ہیں۔ ایک مخالف طرف اور ہدایت

ذیل میں ملاحظہ کیجئے:-

### مخالف طرف تھوڑی

یہ چار نسب حنفی شافعی مالکی مبنی کیے ہیں اور کب سے بننے ہیں؟

### ہدایت

مذاہب اربعو عت ہیں اور ان کا آپس کا اختلاف ایسا ہے جیسا صحابہ کرام میں بعض  
مسائل کا اختلاف ہوا اکتا تھا باوجود اختلاف کے ایک درسرے سے بعض  
وعدادوت نہیں رکھتے اور باہم سب و شتم نہیں کرتے مثل خوارج و ردا فض  
کے صلحاء اور ائمہ دین کی محبت جزو ایمان ہے۔<sup>1</sup>

اس سے پتہ چلا کہ سب الحدیث ایک ہیچ پر نہیں جو مذاہب اربعو عت کو حق سمجھتے ہیں۔

بے شک وہ بدعتی نہیں بایس ہمہ یہ حقیقت ناقابل انکار ہے کہ یہ فرقہ بنی مقلدین ایک فرقہ  
زاده ایاث ہے جو سچے دور میں نہ تھا۔ ان ادووار کے لوگ یا مجتہد تھے یا مقلد تیرسی مبنی ان  
دول کہیں نہ پائی جاتی تھی۔ آج بھل کی پیداوار ہے باصطلاح جدید انہیں الحدیث کہتے ہیں۔  
صورت حال جو بھی ہو یہ قدیم ترک ہے کہ فرقہ الحدیث انگریزوں کے دور میں بنا اور  
اسی وقت اس کی داشت بیل پڑی۔ اس وقت سے لے کر اب تک یہ فرقہ اپنے فرقہ ماراذ مسائل

میں برابر کوشش ہے۔ ہر شہر میں ان کی اپنی مسجدیں ہیں اور ان شہروں اور قصبوں میں یہ بات  
سب کو معلوم ہے کہ جہاں ان کی مسجدیں ہیں وہ ان علاقوں کی قدیم مساجد سے زماناً متاخر ہیں  
اور جس طرح یہ نیا فرقہ تیرہوں صدی کا ایک نوزائیدہ فرقہ ہے۔ ان کی مسجدیں اور درسگاہیں بھی  
درسرے مسلمانوں سے عملًا علیحدہ ہیں اور وہ آٹھ رکعت تراویح اور تین طلاق کو ایک قرار دینے سے  
پہچانی جاتی ہیں۔ اب ہم تاریخ ترک تعلیم کی بحث کو ختم کرتے ہیں۔

لے اشتات اللالہ ام والبیعہ طبع دوم ص۳

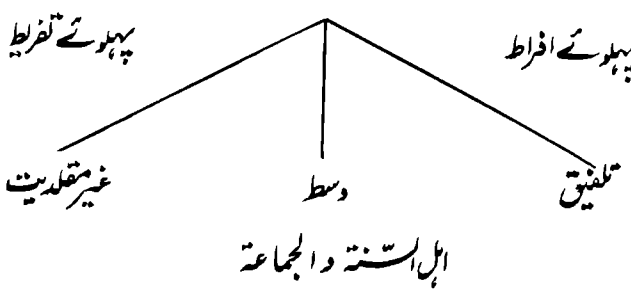
ستکه تلفیق

## تقلید کے بعد تلفیق

بِسْمِ اللّٰہِ وَسَلَامٌ عَلٰی عَبٰدہِ الدّٰلٰی اصْطَفٰی امَّا بَعْدُ :

تقلید و تغیر احتدال ہے جو عامی کر علماء کے اعتماد میں رکھتا ہے اور اسے دینی آوارگی سے بچتا ہے۔ طلبہ کو جس طرح تمام فضائل اخلاق میں ان کے افراط و تغیرات کا علم ہوتا ہے انہیں تقلید کے پڑھتا ہے۔ جو لوگ تقلید کا مطلبنا انکار کرتے ہیں وہ تغیرات کا شکار ہیں اور افراط و تغیرات سے بھی لا گاہ ہونا چاہیئے۔ جو لوگ تقلید کا مطلبنا انکار کرتے ہیں وہ تغیرات کا شکار ہیں اور جو نفس کی سہولت کے لیے تقلید سے بے جانا مددہ اٹھایاں کہ جبکی کسی امام کی پروپری کرنی اور کبھی کسی کی وہ اس کے پہلوے افراط میں بکھرے ہیں۔

تقلید



جس طرح اس امت میں روافض و خوارج میں م quam و سط اہل استنّة و الجماعة کو حاصل ہے ملقین اور غیر مقلدین میں مقام و سط مقلدین کو حاصل ہے۔ انسان تلفیق کا شکار تقلید کے بعد ہوتا ہے پہلے ایک امام کی تقلید پر تھا اب حسب ضرورت و مختلف ائمہ سے سہوتیں لیتے لگا، فتحاہر دین کے این ہوتے ہیں اس صورتِ عمل پر چونکے اور انہوں نے تلفیق کو فقط قرار دیا جب ایک امام پر اعتماد اسی پہلو سے تھا کہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی مرادات کو بیان کر رہا ہے تو یہ کہیے ممکن ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول بحق کی مرادات میں تعدد کا قابل ہو جائے۔ مصیب اللہ کے ہاں ایک ہی مجتہد ہے دوسرے صرف اس لیے بحق جانے لگئے ہیں کہ وہ اپنی خطا پر بھی ماجور ہیں تلفیق میں جانے والا اس تقلید سے ائمہ مجتہدین کی پروپری نہیں کرتا وہ تعلیم رکھتا ہے کہ ہر ایک مجتہد مصیب ہے اپنی

سہولت کے لیے جو راہ بھی میں اختیار کر دل وہی مرادِ الٰہی ہے۔ (استغفار اللہ العظیم)

تلعید کا موضع مسائل غیر منصوصہ میں یادہ مسائل منصوصہ تباہیں روایات، متعارض ملتی میں اور ان میں تقدیم قضا خیر و ضخ طور پر معلوم نہیں ہوتی۔ ان میں یہ گمان کہ فلاں مجتہد الشارع اس کے رسول کی بات کو صحیح طور پر پا گیا ہے کسی ایک امام کے بارے میں ہی دل میں جئے گی، ہر ایک کے بارے میں یہ گمان دل میں آتے یہ عادۃ نہیں ہو سکتا۔

جب اپ مسائل غیر منصوصہ متعارضہ میں کسی ایک امام کی تلقیہ پر جمع ہو گئے تو اب کسی نظر نہ خواہش اور حصولِ سہولت کے لیے اس امام کی بات کو چھوڑنا اور کسی کسی دوسرے امام کی بات پر آجانا یہ کوئی مزید تحقیق نہیں، دین سے کھلیتے کی ایک نازیما حرکت ہے اسے تلغیت کہتے ہیں۔ ہمارا مذاہب ارجوہ کے پریوں کو تلغیت سے روکنا دوسرے ائمہ پر اعتماد نہ کرنے کی دعوت نہیں دین کو تسلیم نہ کرنے کی ایک بے جا راہ سے روکنا ہے۔

تلعید تو ایک مجبوری بھتی جو لوگ ان مسائل سے دوچار ہوں جن میں انہیں کتب و متنت میں کرتی و واضح راجحی نہ ملے اور وہ مجتہد بھی نہ ہوں ان کے لیے تلقیہ ہی ایک راہ عمل ہے اس میں اگر وہ اپنی سہولت تلاش کریں لاحسب لپنہ بھتی امام کی اور بھتی امام کی تلقیہ کلیں تو یہ اتباع شریعت نہ ہو گی اپنی خواہشات کی اتباع ہو گی۔ پہلے انہوں نے تلقیہ اتباع شریعت کے ایک تعاونی کو پروگرام کرنے کے لیے کی بھتی جس میں صرف رفاقتے مولا درکار بھتی جس طرح مقلدین منصوص مسائل کو دین سمجھ کر قبول کرتے ہیں وہ غیر منصوص مسائل میں اپنے مجتہد کے فیصلوں کو بھی دین سمجھ کر ہی قبول کرنے ہیں جب وہاں انہیں کسی اور طرف دیکھنے کی اجازت نہیں تو وہاں بھتی انہیں ایک امام پر ای اتفاقاً کرنی چاہئے۔

امم میں کوئی امام مامور من اللہ نہیں کوئی سُلْطَان غیر منصوصہ میں اس کی ہی اتباع ضروری ہوں لیکن اگر کسی نے اپنے حزنطن سے اسے راجح اور افضل مان لیا اور اس کی تلقیہ شروع کر دی تو اب اسے جائز نہیں کہ رضائے مولیٰ کے سوا کسی اور وجہ سے کسی دوسرے امام کی ہٹف دیکھے۔ اپنے امام سے

درگر دانی کو تلفیق کہتے ہیں تلقید کو سمجھنے کے ساتھ ساتھ تلفیق کو سمجھنا اور اس کے خطا ناک نتائج کو جانا  
طلبہ کے لیے مزدوجی ہے

### تلفیق کے نظری معنی

تلفیق کا نقطہ لفظ سے نکلا ہے لفظ کا معنی ایک کنارہ سے دوسرے کنارے سے ملنا ہے۔  
اصطلاحاً یہ ایک امام کی پیروی کو دوسرے امام سے جوڑنا ہے، ایک عمل میں مختلف مذاہب کو جمیع کر دیا جائے  
اور وہ مجموعی عمل کی امام کے نزدیک بھی درست نہ رہے تو یہ تلفیق ہے جو جائز نہ ہوگی۔

### تلفیق کی ایک مثال

ایک شخص نے دضو کیا اس کے بعد اسے کانٹا چھپا اور خون بہنہ نکلا اس نے پھر سے دضو نہ  
کیا پھر کسی عورت سے اس کا ہاتھ چھوڑ گیا۔ اب اس نے اسی دضو سے نماز پڑھی تو یہ نماز کسی امام کے  
نزدیک بھی درست نہ ہوئی حنفیوں کے ہاں اس لیے نہیں کہ خون بہنہ سے اس کا دضو جاتا رہا تھا اور اب اس کے لیے  
شافعیوں کے ہاں اس لیے نہیں کہ عورت کو چھوڑنے سے اس کا دضو جاتا رہا تھا اور اب اس کے لیے  
اس دضو سے نماز پڑھنا درست نہ تھا۔ یہاں مسئلے کا حکم ایک ہے لیکن اس مسئلے کی جیات دو نوں  
مذاہب کی اپنی اپنی میں۔

جب اس کا خون بہنہ نکلا تھا اسے اسی وقت نماز توڑ دینی چاہئے تھی اور نیا دضو لانا چاہئے  
تھا۔ یہاں وہ اندر ہی اندر شافی ہو گا اور پھر جب یہاں عورت کو چھوڑنے سے اس کا دضو کیا تو وہ بھبھٹ  
خنپ ہو گیا کہ حنفیوں کے ہاں اس صورتِ عمل سے دضو نہیں جاتا۔ اب اس کا ایک عمل میں مختلف راموں  
کے مذاہب پر آنا ہاجا ایک عمل تلفیق ہے جو ایک نہایت نازیبا عمل ہے۔ اگر اربعہ کے حق پر ہونے کا مطلب  
نہیں کہ ان میں سرکیک ایک ایک مسئلے میں راہِ صواب پائے ہوئے ہے۔

تلفیق خواہشات لسانی کی اتباع میں خصتوں کو تلاش کرنے کا نام ہے اور اس میں سرکیک

کی آسان باتوں کو لینا ہے۔ اس لیے نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس عمل کی صورت مرا دیہی بھتی بلکہ اس لیے کہ اس صورتِ عمل میں ہمیں اپنی سہولت مل رہی ہے۔

علام ابن عابدین شامی لکھتے ہیں :-

ان الحكم الملفق بال محل بالاجماع و ان الرجوع عن التقليد بعد العمل بالظل اتفاقاً

ترجمہ: بیکنگ اس طرح کا عمل بالاتفاق ناجائز ہے ایک مذہب کو تقلیداً اختیار کر کے اس سے نکلنے بالاتفاق ناجائز ہے۔

ہاں کسی مذہب سے تحقیقاً نکلنے کوئی امر ناجائز نہیں۔ امام طحا دی (۴۷۱ھ) امام شافعی کے متعدد نتے، لیکن جب تحقیق مزید پائی تو شافعی مذہب چھوڑ کر حنفی مذہب کو اختیار فرمایا۔ تحقیق نہیں تحقیق ہے اور اہل علم اسے منع نہیں کرتے۔

### تلمیخت کی ایک دوسری مثال

ایک شخص نے قسم کھانی کہ وہ فلاں ریلوے شیشن پر نمازن پڑھے گا اگر پڑھے تو اس کی فلاں بیوی کو طلاق ہو گی اس نے وہ نمازن پڑھی اور پھر پختا نے لگا کہ ہے طلاق تو واقع ہو گئی۔ ایک غیر متعال مولوی صاحب نے کہا کہ تو گھبرا کیوں رہا ہے تو نے وضو میں مسح لکھنے کا لیا تھا، اس نے کہا، ربیع رأس درس کے چوتھے حصے کا، مولوی صاحب نے کہا مالکی مذہب میں پورے سرکاری عذردری ہے، اس مذہب کی رو سے متهازل و ضروری درست، نہ تھا سو جو نمازن تو نے اس ریلوے شیشن پر پڑھی وہ نماز ہی نہ بھتی تم مالکی مذہب کی پیر وہی کی نیت کرو اور اس نمازن جانو تو اس ہوتی ہیں متهازلی اس بیوی پر طلاق واقع نہ ہوئی، اس طلاق سے نہ گھراو، اسلام میں بہت وسعت ہے، اس سے تلمیخت کا پورا مضمون کھل کر سامنے آ جانا ہے۔

ہوتیجے الخص عن هوی  
ترجمہ۔ یعنی تعالیٰ نے شریعت کی خصتوں کو تداش کرتا ہے۔

### تحری میں کسی سمت کا انتخاب ایک اجتہاد ہے

ایک صاف کو جانب قبول معلوم نہ ہی۔ اس نے تحری سے ایک سمت کا انتخاب کیا۔ مفاد اس  
مذکور کے نماز پڑھانے اور دعے کر دی۔ پھر اس کو خیال آیا کہ جدھر اس نے جرتے رہے تھے وہ سمت تو اب  
سامنے نہیں کوئی چور انہیں اٹھانے لے جائے۔ اچانک اسے خیال آیا کہ ادھر تھی تو سمت قدر ہے سمجھی  
ہے۔ میں نے ادھر رخ اپنے اجتہاد سے کیا تھا اب کیا ضروری ہے کہ کسی تحری سمجھ برس رہت  
بھی تو جانب قدر ہے سمجھتی ہے۔ پل ادھر منزہ کر دو۔ اس طرح اپنے جو توں کی حفاظت بھی جو سے گی۔  
یخال کرتے ہی وہ پٹا اور اب اس دوسری طرف منزہ کیجئے وہ نماز پڑھنے لگا  
ظاہر ہے کہ اب اس کا اس دوسری سمت پر آثارِ ضار کے الٹی کے یہ ہرگز نہ محفوظ ہے  
جو توں کی حفاظت کے لیے مختصر تلقین ہے اور یہ بالاتھا حق جائز نہیں۔  
جب اس نے تحری سے ایک سمت کا انتخاب کیا تو اب اس کے ضروری ہو گیا کہ بد وہ  
اپنی پوری نمازیں صرف اسی سمت رکھ کرے۔ اگر ارب عین سے کسی ایک کی پیروی مبتدا اس پر  
واجب نہ ہتی لیکن اب جب اس نے کسی امام کی تقلید اختیار کر لی تو اب اس پر وجہ پوری کسی سہوت  
لغز کے لیے وہ اس تقلید سے نہ نکلے۔ یہ کیا دین ہوا کہ کسی طرف دراز میں دیکھی اور ادھر نیک پڑا۔  
یہ شریعت کی پیرمی نہیں اپنے نفس کی پیروی ہے۔

بنگال کے ایک محلی القدر عالم مولانا کرامت علی جو پوری حضرت مولانا سمیل شہبیڈ کے  
سامنے میں سے تھے اور حضرت میداحمد شہبیڈ کے خلاف میں سے تھے اب کے پاس ایک اسی قسم کا سوال  
ایسا ادا اپنے اس کا جواب لکھا۔ اسے ہم سیال مختصر اعلیٰ کرتے ہیں۔

ایک ہی مذہب کے موافق عمل کرنا بڑی مشکل ہے۔ اساتھ اس میں ہے کہ کبھی امام ابوحنینہ کبھی امام مالک کبھی امام شافعی کبھی امام احمد بن حنبل رحمہم اللہ تعالیٰ کے مذہب کے موافق عمل کریں تو اس کا رد مختصر یہ ہے کہ جب چاروں امام کے مذہب کے موافق عمل کرے گا اور چاروں کے حکم کو برابر جلنے کا تو ضرور ہو گا کہ ایک ہی وقت میں صب کو جس کو فارسی میں سوچا رکھتے ہیں، امام شافعی کے مذہب مبوجب علال اور امام ابوحنینہ کے مذہب مبوجب حرام جانے کا تو یہ ایک ہی وقت میں ایک ہی چیز میں اجتماعِ خدیں لازم آئے گا اور شرح عقائد میں لسفی میں اس بات کو متزلزلہ کا مذہب لکھا ہے اور اس کا رد کیا ہے اور ایسا کرتے میں ممکن یعنی عاقل بالغ خودِ حنفی اور جنابِ فائدہ مختار بن جانتے گا اور شریعت کا مقرر کرنا بے فائدہ ممکن ہے کہ اور جو شخص جس مذہب کی تقدید چاہے بت اس مذہب کی تعلیم کرے اس بات کو جامع الرموز میں متزلزلہ کا مذہب لکھا ہے اور ایک ہی امام کو مقرر کر کے اس کی تقدید کو اہل السنۃ والجماعۃ کے مذہب کے مبوب واجب لکھا ہے۔ اور فی الحقيقة یہ سُلْطَنِ تحری کے سُلْطَن کے طور پر ہے جیسا کہ تحری کے خلاف عمل کرنا درست نہیں اور تحری کے خلاف کرنے میں بخات نہیں ہے دیا ہے جیسے اپنے باپ پیا اُستاد مرشد قاضی منظی بادشاہ اور کسی ایک ملک کے سارے خواص و خواجم کو کسی ایک مذہب پر دیکھات ان کے مذہب کے راجح اور افضل ہونے کی تحری دل میں جنم گئی تو اس کے خلاف کرنا درست نہیں اور اس تحری کے خلاف میں بخات نہیں ہے۔

عوام کو اس بات کی خبر کہاں کہ اللہ اور رسول کے کلام کے معنی کا نام فتح ہے اور اللہ اور رسول نے عامی کو یعنی سوائے مجتہد کے سب کو حدیث اور قرآن سے سُلْطَن کا لئے سے منع کیا ہے اور اس بات کا حکم صرف مجتہد کو دیا ہے اور مجتہد کے سوا

مدیث اور قرآن سے دلیل لانے اور اس سے مسئلہ نکالنے کو حرام کیا ہے اور بھتہ کے سوا جو عالم لوگ ہیں ان کو بھی یہی حکم ہے کہ جو شخص جو مسئلہ بیان کئے اور جو دعویٰ کرے وہ اہل استدلال و الجحاظہ کے مذہب کی معترکتابوں سے اپنے اس دعوئے کی دلیل لائے۔

## علماء متدادل کتابوں سے دین پشیں کریں

متداول کتابیں علماء کی نظر سے بار بار گزدی ہوتی ہیں اور ان پر شروع اور حاشیے بھی ملتے ہیں جو عالم ان کو بھی کو مسئلہ بتائے اور اسی امام کی فضہ پر ملے جس کی نفہ ان علاقوں میں متدادل ہو تو یہاں فلسفی کا ہمکان بہت کم رہ جاتا ہے اور اگر وہ عالم اپنے اجتیادات اپنے ان جوابات میں داخل کرتا رہے تو ظاہر ہے کہ ہر عالم تو اس درجے میں نہیں ہوتا کہ حضورؐ کی پوری است کو اس کے سچے پگا دیا جائے تو جو علماء مقلد ہیں اور علم میں وہ مقلد کے درجے میں پہنچے ہوئے نہیں ان کے لیے ضروری ہے کہ متدادل کتابوں میں مسئلہ کو دیکھیں اور موام کو ان کے امام کے فصیلے کی روشنی میں مسئلہ تباہیں ان میں اگر مقلدین تلفیق کی راہ اختیار کریں تو یہ جائز نہ ہوگا۔

## مقلد محسن اور عالم مقلد میں فرق

وہ عالم جو مجتہد کے درجہ پر سچے ہوئے نہیں مگر اتنی علمی استعداد ہے کہ وہ اپنے امام کے اصول کی روشنی میں کتاب و سنت کے تفاصیل کو سمجھتے ہوں وہ مجتہد فی المذاہب ہوں یا مجتبی فی اہمیں میں سے ہوں اگر وہ کسی ایک مسئلے میں یا چند مسائل میں محل دلائل سے متنازع ہو کہ اپنے امام کے فصیلے کو چھوڑ دیں تو اس کام میں تفرد ہو گا تلفیق نہ ہو گا اور یہ جائز ہے۔

امام طحاوی بے شک حقیقتی تھے مگر وہ ایک بلند پایہ محقق بھی تھے۔ سو انہوں نے جہاں جہاں

اپنے امام سے یا حضرت امام ابو يوسف اور امام محمد سے اختلاف کیا ہے وہ کسی ذاتی ضرورت یا سہرت کے لیے نہیں کیا اسپنے نعموم کے مسائل میں صرف مشرکی دلائل پر نظر کی اور اپنے امام کے اصولوں کی ردِ شنی میں خود اپنے امام کی جزئیات میں ان سے اختلاف کیا۔ ظاہر ہے کہ اس میں بہانے نفس کا کرنی دخل نہیں مخفف صحیح بات کو پالیتے کی ایک موثر کوشش ہے، فتحیاء حنفیہ اور احمدہ اصول نے کہی پنچ پروار پر ضریبِ تحقیق کے دروازے بند نہیں کیے۔

علامہ شامی کا فتویٰ کے متفقہ الخبر کے بارے میں ہم امام مالک کا قول افتخار کرتے ہیں اپنی ذاتی سہرات اور امام کے لیے نہیں مصلحت امت کے لیے ایک علمی اور ذکری کوشش ہے اور یہ کوشش بھی ان کا کوئی انفرادی فیصلہ نہیں دیکھا اس اور پنچ درجے کے علماء بھی ان کے ساتھ ہیں۔

(نوٹ) فتحیاء اخلاق ایسے اہم اقدامات اپنی انفرادی ایسے سے نہیں کرتے وہ ایسے مسائل کا فیضِ امت کے درسرے علماء اعلام کے ساتھ مل کر کرتے ہیں۔

ماہنا مردار العلوم دیلو بند کی اپریل اور مئی ۱۹۹۵ء کی اشاعتیں میں محقق اور فتحیاء مجتہد کے عنوان سے ایک جامع مضمون شائع بردا ہے، ہم ذیل میں اس کا ایک اقتباس بھی تقلیل کرتے ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہ اخلاق نے اپنے علمی حلقوں میں کسی پر تحقیق ضریب کا دروازہ بند نہیں کیا یہ اقتباس ان ہزار سے پہلی کیا گیا ہے۔

### مغلد محقق کا تفرد

کمی سردمیں اپنے امام کا کوئی قول صراحت کے ساتھ موجود ہو گری عالم محقق کو اپنے امام کے مخالف کرنی محدث نظر آجائے یا اپنے امام کے مخالف قول میں سے کسی قول مرجوح کی دلیل مبنی نظر کئے یا دوسراے امام کے قول کی دلیل نیادہ توی معلوم ہو اور وہ اپنے امام کے قول کو تپوڑ کر کر اس محدث پر عمل کرے یا قول مرجوح پر من کرے یا دوسراے امام کے قول کو تپوڑ کر جاب مخالف کو اختیار کر لیتا ہے

تو اس کو اصطلاح میں متعدد محققین کا تفرد کہا جاتا ہے اور عالم محقق کو اس طرح کا تفرد اختیار کرنے اور اس کے مطابق عمل کرنے کی کوشش ہے۔ مگر یہ حق محقق کے علاوہ کسی اور کو حاصل نہیں اور اس طرح تفرد اختیار کر لینے کی وجہ سے اس کو امام کے ذمہ بے خارج بھی نہیں سمجھا جائے گا۔

وَلَا يَخْفِيَ أَنْذَلَّهُ لِلنَّاطِرِ فِي النَّصْوَحِ وَالْمَعْرُوفِ مَحْكُمَهَا

### من منسوخہ

ترجمہ۔ اور یہ بات کوئی پھپٹی نہیں کریں اب اس درجے کا عالم ہو کر لفظ پر غور کرنے کی الہیت رکھتا ہو اور ان کے ملکم اور ملکم منسوب کو پسچاہتا ہو۔ ان تصریحات سے پتہ چلتا ہے کہ تمام علماء اعلام اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ اختیار اور میں مجتبیہ صیب ایک ہی ہے سب نہیں، وہ نہ کسی محقق کو سمجھی اپنے امام کے قول سے نکلنا جائز نہ ہوتا۔ اب ۲۶ کے ہم اس مسئلے پر ذرا تفصیل سے بات کریں گے۔

ایک ہی مجتہد صیبجی

## حق عند اللہ کے اعتبار سے ایک ہی مجتہد مصیب ہے

الحمد لله رب العالمين على عبده الذي اصطفى اماماً بعد :

یہ واقعی الشر بسخان و تعالیٰ کا بہت بڑا احسان ہے کہ اس نے ہمیں فرمایا اعمال میں مختلف مرتقبین کی درست بخشی لیکن یہ سب باعتبار عمل ہے کہ ہر مجتہد اپنے اجتہاد پر عمل کرنے کا مجاز ہے مگر اس پر اسے اجر ملے گا (ایک یاد رکھو) سو عمل اس سب حق پر ہیں اور اس جیسیں ان کا حق بتا ہے کہ قرآن کا اجتہاد اپنی پوری گوشش کے باوجود صیک نشان پر نہ بیٹھا ہے۔

حق عند اللہ کے اعتبار سے ایک ہی مجتہد مصیب ہوتا ہے دو اجر ملتے ہیں اور دو ہی اصل میں شریعت کی آواز ہے۔ شیخ الاسلام محمد شیراز محمد تقیٰ نے ۱۳۲۹ھ میں اس عنوان پر کہ حق عند اللہ کے اعتبار سے ایک ہی مجتہد مصیب ہوتا ہے ایک نہایت بلند پائی خصوصی نکھاتھا ہم اولادہ عام کے لیے اس کے چند معنی میں بیان ہے یہ تاریخین کیتے دیتے ہیں۔

شیخ الاسلام لکھتے ہیں:-

خوب بخوب ذرا کھنا پا ہیئے کہ با وجود یہ کہ حق عند اللہ کے اعتبار سے ہر ایکیں سکلے میں کوئی ایک ہی مجتہد مصیب ہوتا ہے لیکن ملاؤ سب حق پر میں یعنی حق تعالیٰ شانہ نے یہ درست دی ہے کہ یہ مجتہد اپنے اجتہاد کے اور پر عمل کرے اگرچہ اس کا اجتہاد باوجود پوری گوشش کے صیک نشان پر نہ بیٹھا۔

تمثیل ایں سمجھو کہ کعبہ نفس الہر من ایک معین مکان کا نام ہے اس اسکا استقبال شریعت لے ملاد میں ضروری فرار ہے۔ فرورد جہاں کشط المسجد الحرام لیکن جس وقت سمیت کعبہ نیک معلوم نہ ہو تو بعد تحری کے جو سمیت معین ہو اس کا استقبال قبل صلاۃ کے لیے کافی سمجھا گیا ہے اس نظر ہے کہ ہماری تحری

جس طرف ہو ضروری نہیں کہ نفس الامر میں فائدہ کعبہ بھی اسی طرف منتقل ہو جائے پس یہ خدا کی رحمت اور انعام ہے کہ اگرچہ واقع میں مستقبل تبلد ہی شخص ہے جس کا رُخ تھیک کعبہ کی طرف ہو۔ مگر تاہم دوسرا طرف منکرنے والوں کو بھی تو سما اور حکماست قبل کعبہ تسلیم کیا گیا ہے تو باعتبار کعبہ نفس الامری اور حکم اولیٰ کے تو فقط ایک ہی شخص مصیب ہے اور سب مخلوقی لیکن باعتبار قبل صلاۃ امر انتیاب امر ثانی کے سب مصیب ہیں۔ یہی مطلب ہے حدیث اصحابی کا النجم با یتم اقتدیتو اہتدیتو کا اگر وہ صحیح طور پر ثابت ہو جائے اور نبیر حضرت یاشع الابل محدث گنگہی رحمۃ اللہ علیہ کے اس عبارت کا جو سبیل الرشاد ص ۲ میں ہے۔

”پس ہر جنہ کہ عند اللہ محل اختلاف میں حق واحد ہوتا ہے گر عمل میں سب حق ہوتے ہیں“ اور یہی محل ہے حضرت امام ابو حینیۃؓ کے اس اشارہ کل معتمد مصیب والحق عند اللہ واحد۔ اور امام ابو یوسفؓ کے اس کلام کا حکل معتمد مصیب و ان کا الحق فی واحِدٍ فَنَاصَابَهُ فَقَدْ أَصَابَ  
الْحَقَّ وَنَأْخَطَاهُ فَقَدْ أَخْطَأَهُ“

حضرت امام صاحبؒ و امام ابو یوسفؓ کی ان نصوص کو ہمیشہ یاد رکھیے جن سے سنبھلی وضع ہوتا ہے کہ امام صاحب اور دیگر ائمہ اہل سنت سے جو بعض شاذ اقوال ہر محتجہ کے تصویب کی نسبت ان کے شہر و معرفت نہ ہب المحتد دینعلی دیھیب کے خلاف منتقل ہیں۔ وہ فی الحقيقة ان کے اصل مذہب کے خلاف نہیں ہیں۔ تعجب ہے کہ امام عبد الوہاب شعرانی نے بھی میزان بحری میں بیشتر اس قسم کے اقوال کی سطح سے مدلی ہے۔ اس جگہ میں مناسب سمجھتا ہوں کہ چند نقول متنہ کتابوں کی آپ کے سامنے پیش کر دوں جو اس بات کو ظاہر کرتے ہیں کہ اصل مذہب جمہور اہل سنت و ائمۃ اور ائمۃ الرجوع کا یہی ہے کہ اجتہادیات میں حق عند اللہ و واحد ہے اور اسی بنا پر ہر محتجہ مصیب بھی ہم

نکتہ ہے امکنی بھی چنانچہ تحریر الاصول اور اس کی شرح میں لکھتے ہیں۔

والمختار ان حکم الواقعۃ المجهود فیہا حکم معین اوجب طلبہ فعن  
اصابہ فهو المصیب و من لا يصیب فهو المخطئ و نقل هذا عن الاممۃ  
الاربعة افب حنفیة و مالک و الشافعی و احمد و ذکر السبک ان هذا  
هو الصحيح عندهم بل نقل الكرخی عن اصحابنا جمیعاً ولم یذکر القرافی  
عن مالک عبره و ذکر السبک انه الذے حرر اصحاب الشافعی عنه  
ونقال ابن الصعانی ومن قال عنه غيره فقد اخطأ۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ۔ مذہب مختاری ہے کہ ہر واقعہ مجہود فیہا میں ایک حکم معین ہوتا ہے جس کی  
تلائش خدا کی طرف سے لازم کی گئی ہے جس مجہود نے اس حکم کو پایا وہ صیب  
ہے اور جو نہ پاسکا وہ مختلط ہے چنانچہ یہی خیال چاروں اماموں والوں حنفیہ مالک  
شافعی، احمد رضی اللہ عنہم، کا ہے اور سبکی نے لکھا ہے کہ یہی رائے الاممۃ اربعة کے  
نزدیک صحیح ہے بلکہ کرنجی نے تو ہمارے تمام اصحاب (حنفیہ) سے یہی خیال نقل  
کیا ہے اور القرافی نے اس کے سوا امام مالک سے کوئی نقل نہیں کیا اور سبکی  
نے ذکر کیا ہے کہ یہی وہ قول ہے جس کو امام شافعی کے اصحاب نے امام شافعی  
سے مشنخ کر کے لکھا ہے اور ابن الصعانی نے فرمایا کہ جس کسی نے امام شافعی سے  
اس کے سوا دوسرا قول نقل کیا اُس نے خلاکی۔

شیخ شمس الدین ابن القیم علام الموقعین میں لکھتے ہیں۔

وقد صح الاممۃ الاربعة بان الحق فی واحد من الاقوال المختلفة و  
لیست كلها صواباً۔<sup>لہ</sup>

ترجمہ اور الحکم نے تصریح کی ہے کہ اقوال مختلفہ میں سے ایک ہی قول حق ہوتا ہے

یہ نہیں کہ سب کے سب قول درست ہوں۔  
ما ناظر ابن تیمیہ فتاویٰ میں لکھتے ہیں۔

(المقام الاول) هل لله في كل حادثة تنزل حكم في نفس الامر بمقولة  
مالله قبلة معينة هي الكعبة وهي مطلوب المعتقدين عند الاشتباہ  
فالذى یعليه السلف وجمهور الفقهاء واکثر المتكلمين او كثیر من هؤلئے  
للہ في کل حادثہ حکماً معیناً قد سمعناه عفواً. لكن اکثر اصحاب  
ابی حینیة وبعض المعتزلة یسمون هذا الاشبہ ولا یسمونه حکماً لهم  
يقولون ما حکم الله به لكن لو حکم لما حکم الا به فهو عندهم في نفس  
الامر حکم بالقوۃ وحدث بعد المائة الثالثة فرقۃ من اهل الكلام  
زعموا ان ليس عند الله حق معيین هو مطلوب المستدلين الا فيما فيه  
دلیل قطعی یتمكن المعتقد في معرفة فاما مانیه دلیل قطعی لا یتمكن  
من معرفته او ليس فيه الا ادلة ضئيلة فحكم الله على کل مجتهد  
ما ناظره وترتیب الحکم على الضئن لترتیب اللذة على الشهوة  
نکمان کل عبد یلتذبذب بدریک ما یشمیه وتحتفل اللذات باختلاف  
الشهوات كذلك کل مجتهد حکمه ما ناظره وتحتفل الاحکام ظاهراً  
او باطننا باختلاف الطعن و زعموا ان ليس على الضئن ادلة کادلة  
العلوم واما تختلف باختلاف احوال الناس وعاداتهم وطبعاتهم  
وهذا قول خبیث یکاد فساده یعلم بالاضطرار عقلاً وشرع اقوله  
صلی الله علیه وسلم فلاتنزلهم على حکم الله فانك لا تدری ما  
حکم الله فيهم وقوله لسعد لقد حکمت فيهم بحکم الله من فرق سبعۃ  
ارقة وقول سليمان اللہم اخْ اسْلِ احْکَمْ ایوافق حکمک کله

یدل علی مناد هذا القول مع کثرة الا دلة السمعية والعقلية  
ملی فسادہ بل

ترجمہ بہی سمجھ یہ ہے کہ ہر ایک حادثہ جو پیش آئے خدا کی طرف سے کرنی  
ایک حکم معین ایسا ہوتا ہے جیسا کہ حق تعالیٰ نے خانہ کعبہ کو ایک معین قبلہ بنادیا  
ہے جس کو اشتباہ کے وقت مجتہدین معلوم کرنا چاہتے ہیں۔ ترسلف صالحین اور  
جمہور فقیہاء اور اکثر مشکلین یا یوں کہہ لو کہ بہت سے مشکلین کا نہ ہب یہ ہے  
کہ مادش میں خدا کا حکم معین ہے جس کا نام ہم نے غدر کھا ہے اور اکثر حنفیاء اور  
بعض مقرزلہ اس کو اشبہ کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور اس کو وہ حکم نہیں  
کہتے بلکہ یوں کہتے ہیں کہ خداوند تعالیٰ نے اس مادش میں صاف حکم نہیں فرمایا  
لیکن اگر وہ حکم دیتے تھے تو اس کے سوا حکم نہ دیتے۔ تو ان لوگوں کے نزدیک  
نفس الامر میں حکم معین ہے۔ مگر بالوقة پھر تمسیری صدی کے بعد ایک جماعت  
مشکلین کی ایسی پیدا ہوئی جس کا یہ خیال ہے کہ بجز ان مسائل کے جن کے  
واسطے کرنی ایسی دلیل قطعی پہنچ سے موجود ہو جس کی معرفت پر مجتہد گوری  
طرح قادر ہے۔ باقی تمام مسائل میں اللہ تعالیٰ کی جانب سے کوئی حکم معین نہیں  
تو جن مسائل میں کوئی دلیل قطعی پہنچ سے موجود ہتھی۔ مگر مجتہد اس کی معرفت پر  
 قادر نہ تھا یا سرے سے بجز اولاد طلبی کے کوئی دلیل قطعی موجود ہی نہ تھی تو اسی  
صورت جس میں مجتہد نے جو رائے اپنے اجتہاد سے قائم کی۔ بس خدا کے نزدیک  
بھی سذک کا حکم دیا ہے اور اس تقدیر پر مجتہد کی رائے پر حکم کا ترتیب ایسا ہی  
ہو گا جیسا کہ لذت کا ترتیب شہوت پر ہوتا ہے تو جیسا کہ ہر آدمی کی جو خواہش ہو  
اسی کے حاصل ہونے سے اس کو لذت حاصل ہوتی ہے اور لوگوں کی

خواہشات کے اختلاف سے لذات بھی مختلف ہوتی ہیں اسی طرح ان لوگوں کے نزدیک کسی مجتہد نے جو خیال کمی میں کر لیا خدا کا حکم بھی اس کے لیے وہی ہے اور مجتہدین کے خیالات کے اختلاف سے احکام خداوندی بھی ظاہراً مباطئ مختلف ہوں گے اور ان لوگوں کا مگان یہ ہے کہ مسائل نظریہ میں دلائل کا حال وہ نہیں جو مسائل یقینیہ میں ہوتا ہے اور نظریات لوگوں کے حالات و عادات اور طبائع کے اختلاف سے مختلف رہتے ہیں (حافظ ابن تیمیہ فرماتے ہیں) کہ اس جماعت کا خیال ایک گندہ خیال ہے جس کا فنا اور بخلان از روئے عقل بھی اور از روئے شرعیت بھی ہے ساختہ طور پر صلوم ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد کہ ان کو اللہ کے حکم پرست اُنارو کیونکہ تم کو کیا معلوم ہے کہ اللہ کا حکم ان کے بارے میں کیا ہے اور نیز آپ کا وہ ارشاد جو حضرت سعدؓ کو فرمایا کہ بلاشبہ تو نے ان کے بارے میں وہ فیصلہ کیا جو حق تعالیٰ نے سات آسمانوں کے اور پر سے لیے حکم کا خواہ مگر ہوش جو تیرے سے حکم کے مطابق ہو یہ سب باقی بہت سی ادلهٗ عقلیہ اور معمیر کی صحت میں اس خیال کے بخلان کی رہنمائی کرتی ہیں۔

شیخ محب الدین نوریؒ کہتے ہیں ۔

وقد اختلف العلماء في ان کل مجتهد مصیب ام المصیب واحد هو من وافق الحكم الذي في عند الله تعالى والآخر مخطئ ولا اثم عليه لعده والا صمع عند الشافعی واصحابه ان المصیب واحد

ترجمہ، اس میں مدارک اختلف ہے کہ آیا (مسائل مختلف فیہا میں) ہر ایک مجتہد مصیب ہے یا فقط وہی ایک اور وہ وہی جس کی رائے اس حکم کے موافق پڑھا کے جو اثر

کے نزدیک پہلے سے متین ہے دوسرا مغلی ہو گا لیکن گناہ بھاگ رہ ہو گا  
سینکڑہ معدود تھا تو امام شافعی اور ان کے پردوں کا صحیح ترین مسلک یہی ہے  
کہ صب کرنی ایک ہوتا ہے۔

**شیخ الاسلام حافظ ابن حجر** اما انا بشر و انه یا تینی الخصم لعل بعضکم ان یکن ابلغ  
من بعضی لحدیث کے تحت میں لکھتے ہیں:-

وشه ان المحتجه قد يختلي ويرجع به على من زعم ان كل معتبره مصيبة

وَفِيهِ انَّ الْمُجتَهِدَ اذَا اخْطَأَ لَا يَلْعَقْهُ اثْمَ بَلْ يُرْجِعُهُ كَمَا سَيَاقَ لِهِ

ترجمہ ۱۔ اس حدیث سے ثابت ہوا کہ مجتہد سے کبھی کبھی خطا بھی ہوتی ہے تو یہ مذہب صحیح ان لوگوں کی رویں پڑیں کہ جو کہتے ہیں کہ ہر کوکہ مجتہد مصیب ہی ہوتا ہے اور اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مجتہد اگر خطا بھی کرتا رہے تب بھی گنہگار نہیں ہوتا بلکہ ماجرہ مرتباے میسا کر اس کا باب آگے آتا ہے۔

اور باب مایذ کرم ذم الراءے میں تحریر فرماتے ہیں :-

والى هذادى قول الشافعى فيما اخرجه البىهقى بسند صحيح الى احمد بن حنبل سمعت الشافعى يقول القياس عند الضرورة ومع ذلك فليس العدل ببرائة على ثقة من الله وقع على المراد من الحكم في نفس الامر واما

**عليه بدل الواسم في الاجتهاد ليوجر لواخطاً وبالله التوفيق**

ترجمہ۔ اور اسی کی طرف اس قول میں اشارہ مر جو دے ہے جو بھیتی لے بند صحیح بحوالہ امام احمد بن حنبل نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ میں نے امام شافعی کو یہ کہتے تھا کہ قیاس ضرورت کے وقت جائز ہے مگر ساتھ ہی قیاس اور رائے پر عمل کرنیوالے کریمہ دلوقت نہیں ہو سکتا کہ اس کی رائے ٹھیک اس حکم پر جا پہنچی ہو جس کا فی الواقع

حق تعالیٰ نے ارادہ فرمایا ہے لب اس کام تو اتنا ہی ہے کہ اجتہاد میں اپنی پوری قلت  
صرف کر کے ثواب حاصل کرے خواہ وہ اس اجتہاد میں رہ کیوں غلطی دہو۔

بپر باب اجر الحاکم اذا اجتہد فاصاب او اخطأ میں اذا حکم الحاکم فاجتہد ثم اصاب  
فله اجران را اذا حکم فاجتہد ثم اخطأ فله اجر کی شرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں ۔

ای ظن ان الحق فی جمیتہ خصا فی ان الدّی فی نفس الامر خلاف ذلک  
فالاعلَل لِه اجران اجر الاجتہاد واجر الاصابة والآخر لِه اجر الاجتہاد فقط  
وقد تقدمت الاشارة الى وقوع الخطأ في الاجتہاد في حديث ام سلمة  
انکم تختصمنا الى ولعل بعضكم ان یکون الحنفیتہ من بعض بعـ

ترجمہ یعنی مجتہد نے خیال کیا کہ حق اس طرف ہے اور اتفاق ایسا ہوا کہ نقش الامر میں  
حق اس کے جانب مخالف ہیں مختار پہنچنے مجتہد کو فقط اجتہاد کا ثواب ملے گا  
باتی یہ کہ اجتہاد میں خطا بھی واقع ہوتی ہے اس کی طرف ام سلمہ کی حدیث انکو  
تخصصمنا ای الم کے تحت میں اشارہ کیا جا چکا ہے۔

بپر ابو بکر ابن العربي کا یہ قول نقل فرمایا ہے ۔

نقل بہذی الحديث من قال ان الحق فی جمیتہ واحدۃ للنصر بمحضه  
واحده ولا بعینہ اللہ

ترجمہ اس حدیث سے ان لوگوں نے استدلال کیا ہے جو کہتے ہیں کہ حق کی  
ایک ہی طرف ہوتا ہے کیونکہ حدیث میں لا علی التعین کسی ایک کے تخصیص کی  
قریحہ موجود ہے۔

اس کے بعد حافظ رحمۃ الشرعیہ نے ایک قول علامہ مازری کا نقل کیا ہے جس کو میں ذیل  
میں درج کروں گا۔

لیکن یہ یاد رکھنا چاہیتے کہ جو لوگ حق عند اللہ واحد مانتے ہیں اور المجبہ مخالف دیصیب کے تامل میں وہ جیسا کہ اس مسئلہ معینۃ کے اعتبار سے یوں کہہ سکتے ہیں کہ اس خاص مسئلہ میں حق عند اللہ واحد یا برابر ہے اسی طرح مجموعہ مسائل اجتہادیہ کے سلسلہ سے یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ حق عند اللہ واحد ایک برابر ہے لیکن دونوں سے باہر نہیں۔ اگر بعض مسائل میں ایک مجتبہ مصیب اور دو مخالف ذیقین کے اندر مخصر ہے لیکن دونوں سے باہر نہیں۔ اگر بعض مسائل میں رہے گا بلکہ خاص ہے تو دوسرے بعض مسائل میں اس کا عکس ہو گا۔ اس اعتبار سے حق جانبین میں رہے گا۔ ایک معین مسئلہ کے اعتبار سے بھی اگر الحق فی الطرفین کا اطلاق کر دیں تو اس معینی سے صادق ہر کتنا ہے کہ حق ان دونوں سے خارج نہیں بلکہ انہیں دونوں میں مخصر اور دائر ہے۔ اگرچہ تعین مغلی اور مصیب کا بشتمہ ذکر کیا جا سکے پس علامہ مازری کے سیاق عبارات میں تامل کرنے سے انشا اللہ مصیب ہے کہ جس نہیں ہوتا ہے کہ جس نہیں کی انہوں نے الحق فی الطرفین کے عنوان سے نقل کیا ہے وہ یہی نہ ہے کہ مجتبہ کو مغلی اور مصیب دونوں تسلیم کرتا ہے۔ کیونکہ جیسا کہ آپ عبارت میں لاحظہ فرمائیں گے اس کے مقابل میں وہ دوسری جماعت قائم کر رہے ہیں جس کا مسئلہ کل مجتبہ مصیب ہے اور اسی ترتیب سے پھر لا اہل بیان کیے ہیں پناہ پڑھا حافظ لکھتے ہیں ۔

قال المازری تمسک به رای بالحدیث اذا حکم الحكم فاجتہد کل من

الطاویین من قال ان الحق فی الطرفین ومن قال ان کل

مجتبہ مصیب اما الاولی فلانه لوکان کل مصیبیاً لم یطلق على

احد هما الخطاء لا ستھالة النقيضين في حالة واحدة وما المقصبة

فاحتجوا بانه صلی الله عليه وسلم جعل له اجر افلوکان لام يصبل لم

يجرؤوا اجاوا عن اطلاق الخطاء في الخبر على من ذهل عن النص

وأجتهد فيما لا يوضع الاجتها فيه من الفطعيات فيما خالف الاجماع

فإن مثل هذا إن اتفق له الخطأ فيه نسخ حكمه وفتواه ولو اجتهد

بالاجماع فهو الذي صع عليه اطلاق الخطأ وأمام من اجتهد في فضيحة

لیں فیہا نص ولا اجماع فلا یطلق علیہ الخطاء و اطال المازری  
 فی تقریر ذلك والانقسام له و ختم کلامہ بان قال ان من قال  
 ان الحق في الطرفين هر قال اکثر اهل التحقيق من الفقهاء و  
 المتكلمين وهو مرفقى عن الاممۃ الاربعة و ان حکی عن کلم منہو  
 اختلاف فيه <sup>لہ</sup> ام

ترجمہ علامہ مادری نے فرمایا کہ اس حدیث (اذا حکم الحاکم فاجتهد المز) سے دونوں فریق استدال کرتے ہیں وہ مجھی جو یہ کہتا ہے کہ حق دو طرف دائر ہے کسی مسئلہ میں اس طرف ہوتا ہے اور کسی مسئلہ میں اس طرف (اور وہ مجھی جس کے نزدیک ہر مجتبہ مصیب ہے ریغی حق ہر ایک مسئلہ میں اس طرف مجھی ہے اور اس طرف مجھی)، پہلا فریق کہتا ہے کہ اگر ہر مجتبہ مصیب ہتنا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک پر خطأ کا اطلاق کیوں فرماتے حالانکہ وہ نقیضین (خطا اور صواب)، ایک حالت میں جمع نہیں ہو سکتیں، اور دوسرا فریق جو ہر ایک مجتبہ کی لغویب کرتا ہے اس کا مافذیہ ہے کہ رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسرے کے واسطے مجھی ایک ثواب مقرر فرمایا ہے اور اگر وہ مصیب نہ ہتا تو ثواب مجھی نہ ملتا باقی حدیث میں جو لفظ خطأ کا اطلاق واقع ہوا ہے، اس کا جواب وہ یہ ہیتے ہیں کہ یہ ان صورتوں کے ساتھ مخصوص ہے جن میں کوئی شخص موجود نہیں اور مجتبہ کو اس سے ذہول ہوا، یا اس نے کسی ایسے مسئلہ میں اجتہاد کیا جس میں اجتہاد کی گخاش نہیں بدلزادہ قطعیات جن کے انکار سے اجماع کی مخالفت ہوتی ہے، پس اگر اس قسم کی غلطی مجتبہ سے آغاقا ہو جائے تو اس کا حکم امر فتنے بالاجماع ناقابل عمل ہے، اگرچہ اس نے پوری مہمت سے اجتہاد کیا ہے، اور

ہی قسم کی غلطی پر خطا کا اطلاق کرنا صحیح ہے۔ باقی جو معتبر نے کسی ایسے محاصلے میں تیاس کیا جو نہ مخصوص ہے اور نہ مجمع علیر ہے۔ اس پر خطا کا اطلاق صحیح نہیں۔ اس کے بعد مادری نے اس مسلک کی تقریر اور حمایت میں طبلیں کلام سرنے کے بعد ان الفاظ پر اپنے بیان کر شتم کیا ہے کہ فقہاء اور متكلمین میں سے اکثر اہل حقیقت کا یہی قول ہے کہ حق طرفین میں دائیں ہے اور یہی ذہب اللہ اربعہ سے منقول ہے اگرچہ ان سے اس بارہ میں کچھ اختلاف بھی نقل کیا گیا ہے۔

پس اس عبارت میں احتجاج فی المعرفین کا لفظ دیکھ کر ریشه نہ پیدا ہونا چاہیے کہ علام مادری ب مضین کے خلاف اور فقہاء و متكلمین اور ائمہ اربعہ سے تعدد حق کا قول نقل کر رہے ہیں۔ یعنی نکو جیسا کہ میں نے گذار شر کیا۔ وحدت حق کے مانند والوں سے بھی اپنے ذہب کے بیان کرنے میں اس عنوان (الحق فی المعرفین) کا اختیار کر لینا چندال س تبعہ نہیں ہے۔ خود چاہک سیاق و سیات سے اس کی کافی تشریع ہر سکتی ہو اور بالفرض اگر ایسا ہی ہے جیسا کہ آپ کو شبہ گزرتا ہے تو یہ نقل تمام مصنفین کی نقل کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔

الفرض ہمارے اور پر کے بیان سے جھوڑ اہل سنت کا مسلک آپ کو معلوم ہو گیا کہ باعتبار مکمل نفس الامری اور حق عند اللہ کے محبتہ مخلوقی بھی ہوتا ہے اور مصیب بھی، بالخصوص حب کر یہ جماعتی مسلک ہے کہ مسائل مخصوصہ میں حق عند اللہ واحد ہوتا ہے اور یہ بھی سلسلہ ہے کہ ان الحکم الا للہ کے اقتصاد کے موافق قیاس مظہر حکم ہے مثبت علم نہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ محبتہ فی مسائل میں جو کہ عند التام شارع ہی کی طرف منسوب ہیں وحدت حق کا انکار کیا جاوے۔

حضرت شاہ ولی اللہ قدس سرہ عقد الجید میں جس کے ابتدائی صفحات ہماری معروضات کے ملابشیہات پیدا کر سکتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں۔ -

وَاذَا تَحْقِقَ عَنْكَ مَا بَيْنَ اَهْلِ عِلْمٍ فَلَا يُكَلِّمُ فِيْهِ الْمُجْتَهَدُ  
بِاجْتِهَادِهِ مَسْوِبٌ إِلَى صَاحِبِ الشَّرِيعَةِ الْمُصْلَوَةِ وَالسَّلَامِ إِلَى الْفَقِيْهِ

او الى علة ماخوذة من لفظه واذا كان الامر على ذلك ففي كل اجتهاد  
 مقامات احدهما ان صاحب الشع هل اراد بكلامه هذا المعنى او غيره  
 وهل نسب هذه العلة مداراً في نفسه حين ما تكلم بالحكم المخصوص  
 عليه او لا فان كان التصويب بالنظر الى هذا المقام فأخذ المجتهدان  
 لا بعينه مصيب دون الآخر وثانية ما ان من جملة احكام الشرع  
 انه صلى الله عليه وسلم عهد الحـ امته صريحاً ادلة انه متى  
 اختلف عليهم رضوه اذا اختلف عليهم معانى نفس من نصوصهم  
 ما عردون بالاجتهاد واستفراغ الطاقة في معرفته ما هو الحق من  
 فاذا تقيين عند مجتهد شئ من ذلك وجب عليه اتباعه كما عهد اليهم  
 انه متى استتب له عهده قبلة في الليلة الظلماء يجب ان يخسوا او  
 يصلوا الى جهة وقع بغيرهم عليها منه احكام الشع بوجود القرى كما  
 على وجوب الصلوة بالوقت وكما علق تكليف الصبي ببلوغه فان كان  
 البحث بالنظر الى هذا المقام نظر فان كانت المسئلة مما ينقض فيه  
 اجتهاد المجتهد فاجتهاده باطل قطعاً وان كان فيما احاديث صحيح وقد  
 حرم بخلافه فاجتهاده باطل ظناً وان كان المجتهد ان جبيعا قد سلك  
 ما ينسى لهم ان يسلكه دلماً غالباً احاديثاً صحيحة ولا امراً ينقض  
 اجتهاد العاشر المفق في خلافه فهو ما جبيعاً على الحق (اي بالنظر  
 الى المقام الثاني لما صرخ فيما اقدم ان المصيبة واحدة لا بعينه  
 بالنظر الى المقام الاول)

ترجمة اورجیب کہ وہ بایس جو ہم نے پہلے بیان کی ہیں بتارے نزدیک محقق ہو گئیں

ترتیب نے یہ بھی سمجھ لیا ہے کہ ہر ایک ایسا حکم جس میں مجتہد اپنے اجتہاد کی قوت سے کلام کرتا ہے وہ منسوب شارع علیہ الحزلہ دلسلام ہی کی طرف ہو گا یا تو شارع کی صریح الناطقی طرف اس کی نسبت ہو گی اور یا کسی ایسی علت کی طرف جو شارع کے الفاظ سے نکالی گئی ہو اور جب قصہ ٹویں ہے تو کہ مجتہد کے تباہے ہوئے کل احکام شارع علیہ السلام کی طرف منسوب ہیں یعنی یہ دعوے کیا گیا ہے کہ ٹوڈ شارع نے تینی یا تعلیلیا یا احکام دیتے ہیں، تواب یہاں وعد درج ہیں، پہلا درج یہ ہے کہ آپنی احتجتت شارع نے اپنے کلام سے اسی معنی کا ارادہ کیا تھا جو مجتہد نے سمجھے ہیں یا اس کے سوا کرنی اور معنی ہرا دئتے اور ۲ یا ایک منصوص کا جب شارع نے تنکفر دیا تو اپنے دل میں اسی علت کو اس نے حکم کا مدار مٹھہ رہا تھا جس کو مجتہد نے قرار دیا ہے یا اور کچھ تراس درجہ میں کرنی ایک ہی مجتہد مصیب ہو سکتا ہے لیکن جس کا اجتہاد شارع کی ہرا د او مقصود کے مافق رہا ہو تو درجہ یا ہے کہ منحدرا احکام شریعت کے ایک یہ ہے کہ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صراحتہ یا دلالۃ اپنی امت کریہ وصیت فرمائی ہے کہ جب ان کو اپنے بنی کے نصوص مختلف معلوم ہوں یا ایک ہی نظر کے معانی میں اختلاف پیش آتے تو وہ مامروہ ہی کہ بنی کے دریافت کرنے میں اجتہاد سے کام لیں اور اپنی پوری طاقت اس میں صرف کریں، اس کے بعد جب ایک مجتہد کے زندگی کرنی ایک بات متین ہو جائے تو اس پُرسی کا اثبات و اجتباب ہے جیسا کہ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کریہ وصیت فرمائی ہے کہ جب انہی صیری رات میں (مشائہ قبلہ مشتبہ) ہو جائے تو اول خوب سحری کریں پھر جس طرف سحری سے قبلہ متین ہو اسی طرف کو نماز پڑھ لیں تو یہ ایک ایسا حکم ہے جس کو شریعت نے سحری پر معلق رکھا ہے جس طرح نمازوں کی ذرمنیت وقت کے ۲ نے پر معلق ہے اور کسی روز کے کامکلف ہرنا

اس کے بالغ ہونے پر مکلف ہے پس (اگر مجتہد کے مغلی اور مصیب ہونے کی سمجھت) اس درجہ میں اگر ہوتہ دیکھا جائے گا کہ مسئلہ ان مسائل میں تھے ہیں جن میں مجتہد کا اجتہاد ثبوت جاتا ہے اگر ایسا ہو تو اس کا اجتہاد قطعاً باطل ہوگا اور اگر اس مسئلہ میں کوئی حدیث صحیح بھی اور مجتہد کا حکم اس کے خلاف ہو تو اُن غالب یہ ہے کہ اس کا اجتہاد باطل ہے اور اگر دونوں مجتہد اس مسئلہ پر چے جس پر ان کو چلنا چاہیے مگبا اور کسی حدیث صحیح کی انہوں نے مخالفت بھی نہیں کی اور نہ کسی ایسے امر کا خلاف کیا جس کے خلاف میں قاضی اور مفتی کا اجتہاد فائم نہیں رہ سکتا تو اس صورت میں دونوں مجتہد حق پر ہوں گے (یعنی باعتبار درجہ ثانیہ کے کیونکہ درجہ اولیٰ کے اعتبار سے تو کسی ایک مجتہد کے مصیب ہونے کی تصریح پر ہو سکتی ہے)۔

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ اپنے فتاویٰ میں لکھتے ہیں :-

ان النبي صلى الله عليه وسلم أخبرنا الحاكم المجتهد المخطى له أجره المصيب له أجران ولو كان كل منهما أصاب حكم الله باطنًا وظاهرًا لكان سواء ولم ينقص حكم المحاكم والمفتوى إذا استبعان إن النص بخلافه وإن كان لم يبلغه من غير قصور ولا تقصير ولما قال النبي صلى الله عليه وسلم فانك لا تدرى ما حكم الله بهم ولما قال لسعد لقد حكت فيهم بحكم الملك إن كان كل مجتهد يحكم بحكم الله تعالى وارتفاع اللوم بمحدث المختلين في صلوة العصر في بني قريظة وحديث الحاكم عليه

ترجمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو آگاہ فرمایا کہ حاکم مجتہد جب مغلی ہو تو اس کے لیے ایک اجر ہے اور مصیب ہو تو دو اجر ہیں اور اگر دونوں مجتہدوں میں سے ہر

ایک کی رسمی ظاہر اور باطنی تھیک اور تعالیٰ کے حکم تک بوجاتی تو پھر دونوں  
کا اچھی ساری ہتھا اور حاکم اور مفتی کا قول اس صورت میں نہ رُث سکتا جب کہ  
یہ ظاہر ہو جائے کہ نفس صریح اس کے خلاف ہے مگر مجتبید کو وہ نہیں پہنچے باوجود کہ  
اس کی طرف سے کسی قصور اور کوتاہی کا انہمار نہیں ہوا اور اگر گھر مجتبید کا حکم اسری  
کا حکم ہے تو اتو بھی کیم صل اللہ علیہ وسلم بھی ارشاد نہ فرماتے کہ تو نہیں جانتا کہ اس کا حکم  
ان کے بارے میں کیا ہے اور حضرت سعیدؓ سے یوں خطاب نہ فرماتے کہ تو نے ان  
کے متعلق وہ فصیلہ کیا جو بادشاہ کا فصیلہ تھا راتی جب کہ د مجتبید ول میں سے  
کوئی ایک خطاب پڑا تو مخفی پر کچھ ملامت کیوں نہیں ہو سکتی، اس کا جواب اس  
حدیث میں ہے کہ جس کے اندر عصر کی نماز بنی قرنطیم میں پڑھنے نہ پڑھنے کی بابت  
صحابہ کرامؓ کا اختلاف بیان ہوا ہے۔

اوْرَشِيقُ ابْنِ هَمَامٍ تَحْرِيرُ الْأَصْوَلِ مِنْ لَكْتُبَةِ هِبَّةِ :-

بِلِ الدَّلِيلِ اَطْلَاقُ الصَّحَابَةِ الْخَطَا فِي الْاجْتِهَادِ شَانِعًا مُتَكَرِّرًا بِلَانِكِير  
كَعَلِيٍ وَزَيْدٍ بْنِ ثَابَتٍ وَغَيْرِهِ مِنْ مَخْطُوشَةِ ابْنِ عَبَّاسٍ فِي تَرْكِ الْعُولِ  
وَهُوَ ابْنُ عَبَّاسٍ خَطَا هُمْ فِي الْقَوْلِ بِهِ وَقَوْلُ ابْنِ بَكْرٍ فِي الْكَلَالَةِ  
اَقُولُ بِلُّى فَانِ يَكِنْ صَوَابًا مِنَ اللَّهِ وَانِ يَكِنْ خَطَا فَنِي وَمِنَ الشَّيْطَانِ  
وَعَنِ ابْنِ مَسْوُدٍ مِثْلُ قَوْلِ ابْنِ بَكْرٍ فِي سَنَنِ ابْنِ دَائِيِ دُعْنَهِ فَانِ  
يَكِنْ صَوَابًا فَنِي اللَّهُ وَانِ يَلْكُ خَطَا فَنِي وَمِنَ الشَّيْطَانِ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ  
وَرِيَانٌ وَقَوْلُ عَسْرِفَ الْجَهْضَةِ اَنْ كَانَ قَدْ اجْتَهَدَ اَنْقَدَ اَخْطَأَ  
عَثَمَانَ وَعَبْدَ الرَّحْمَنَ بْنَ عَوْفٍ اَهْمَمَ حَدْفَ وَزِيَادَةَ لَهُ

ترجمہ: بکر بی بی دلیل مجتبید کے مخفی ہونے کی یہ ہے کہ صحابہ صراحتہ خطا فی الاجتہاد کا

اطلاق کرتے تھے اور باوجود یہ کیہ یہ بات ان میں عام نہیں لیکن کسی معاونی کا اس پر  
امکان کرنے کا سوچ نہیں ہوا۔ دیکھو تو کب عول کے مسئلہ میں حضرت علیؓ اور حضرت  
زید بن ثابتؓ وغیرہ نے حضرت عبداللہ بن عباسؓ کو خطا رپرتابلایا اور ابن عباسؓ  
عول کے قابل ہونے کے پر ان حضرات کا تخلیکہ کرتے تھے اور کلالہ کے مسئلہ میں  
حضرت صدیق اکبرؓ نے فرمایا کہ یہ مسئلہ میں اپنی رائے سے بیان کرتا ہوں اور  
اگر وہ درست ہو تو اللہ کی طرف سے ہے اور درست نہ ہو تو میری طرف  
سے اور شیطان کے دفل سے ہے اور اس طرح کا قول ابن مسعودؓ کا  
سنن ابی داؤد میں موجود ہے کہ اگر یہ مسئلہ صحیح ہے تو حق تعالیٰ کی ہدایت  
سے ہے وہ نہ اس کو میری طرف سے اور شیطان کی طرف سے سمجھو  
کیونکہ اللہ اور اس کا رسول ایک غلط بات سے بڑی ہے اور فاروق اعظمؓ  
نے محمدؐ کے مسئلہ میں فرمایا کہ اگر عثمانؓ اور عبد الرحمن بن عوفؓ نے جیتا  
کیا ہے تو ان سے اس اجتہاد میں غلطی ہوئی۔

آخر میں یہ بتانا بھی فائدہ سے فالی نہ ہو گا کہ باوجود یہ کیمپ چاروں امام و محدث حق کے  
قالی ہیں اور المجتهد یعنی ویصیب کے مدلول کو صحیح جانتے ہیں لیکن تاہم کسی مجتبہ کا جھٹ  
پٹ مغلی کا لفظ استعمال کرنے کو نازیبا اور غلاف احتیاط سمجھتے ہیں چنانچہ اس بارہ میں جو تفصیل  
و تدقیق حضرت امام احمد بن مثبلؓ کی ہے اس کا اقتباس یہاں درج کیا جاتا ہے  
قال الإمام أَحْمَدُ بْنُ مُثْبَلٍ كَمَا كَانَ يَقُولُ مِنْ دُرُجِ كَيْمَاتِهِ  
عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا اخْتَلَفَ الرَّجُلُ بَعْدَهُ  
الْمَهْدِيَيْنِ فَقَالَ إِذَا اخْتَلَفَ الرَّجُلُ بَعْدَهُ مَحْدُثٌ صَحِيحٌ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِذَا أَخْرَجَ مَحْدُثٌ ضَدَهُ صَحِيحٌ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ الْحَقُّ عِنْ اللَّهِ وَاحْدَهُ عَلَى الرَّجُلِ أَنْ يَجْتَهِدْ وَيَأْخُذْ أَحَدَ

الحاديدين ولا يغول من خالفه انه مخطى اذا اخذ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وان الحق فيما اخذت به انما هذا باطل ولكن اذا كانت الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم صحيحة فاخذ بها رجل واخذ اخر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واحتج بالشىء الضعيف كان الحق فيما اخذ به الذى احتج بال الحديث الصحيح وقد اخطأ اخر في التاویل مثل لا يقتل من بکافر واحتج بمحدث السما في قال فهذا عندى مخطى والحق مع من ذهب الى حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يقتل من بکافر وادار وی عن رسول الله صلى الله عليه وسلم سلو حديث واحتج رجل وحاکم عن اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كان قد اخطأ التاویل وان حكم به حکم ثم رفع الى حاکم اخر رد الى حکم رسول الله صلى الله عليه وسلم وادار اختلف اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم واخذ اخر عن رجل اخر من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فالحق عند الله واحد وعلى الرجل ان يجهد وهو لا يدرى اصحاب الحق ام اخطأ و هكذا اقال عمر والله ما يدرى عمر اخطأ ام اصحاب ولكن انا كان رأي منه قال احمد وادار اختلف اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم واخذ اخر يقول التابعين كان الحق في قول اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وسل ومن قال بقول التابعين كان تاویله خطأ والحق عند الله واحد له

ترجمہ: محمد بن الحکم نے امام احمدؓ سے استفسار کیا کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایات مختلف ہوں اور کوئی آدمی ایک حدیث کو پڑھ لے تو اس

لئے فتاویٰ ابن تیمیہ علیہ السلام

صورت میں آپ کی کیا راتے ہے۔ امام احمد رحمہ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب ایک مجتہد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث سے استدلال کرے اور دوسرے بھی اس کے مقابلہ پر دوسری صحیح حدیث سے استدلال کرتا ہے تو اگرچہ حق عن بن النہر کسی ایک جانب میں ہے لیکن ادمی کا کام یہ ہے کہ پورے اجتہاد کے بعد ایک حدیث کو لے اور اپنے مخالف کی نسبت یہ نہ کہے کہ اس نے خطا کی اور حق یہی ہے کہ جو میں کہتا ہوں اور باقی سب بالل ہے کہیں کہ اس کا مخالف بھی آخر کار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے یہ اندر کر رہا ہے۔ ہاں اگر ایک حدیث صحیح ہو اور دوسری ضعیف تو بے کمیکے کہا جائے گا کہ حق اس کی طرف ہے جو حدیث صحیح سے استدلال کرتا ہے اور حدیث ضعیف سے استدلال کرنے والا مغلی ہے بللا لا یقتل من من بکافر حدیث صحیح ہے تو اس کے مقابلہ میں سلام کی حدیث سے استدلال کرے گا وہ مغلی ہو گا اور اگر ایک مجتہد یا حاکم تو حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے استدلال کر رہا ہے اور دوسرے کو صحابی کا قول پیش کرتا ہے تو اس دوسرے نے خطا کی اور اگر کسی حاکم نے اس دوسرے کے موافق فیصلہ کر دیا پھر اس کا مرا فہم کسی دوسرے حاکم کی عدالت میں کیا گیا ہے۔ تو یہ دوسرے حاکم پہلے کے فیصلہ کو توڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلہ کی طرف لوٹا دے گا اور اگر ایک شخص ایک صحابی کے قول کی سند پکڑتا ہے اور دوسرے دوسرے صحابی کے قول سے تو خدا کے نزدیک حق پر کرنی ایک ہے۔ لیکن انسان کا کام یہ ہے کہ وہ اپنے اجتہاد کو کام میں لائے اور اس وقت اس کو یہ محدود نہیں ہو گا کہ وہ خطا پر ہے یا صواب پر ہے۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے ایسا ہی فرمایا کہ عمرؓ نہیں جانتا کہ وہ خطا پر ہے یا صواب پر۔ البتہ ایک رائے اس کی تھی

(جوبیان کر دی گئی) امام احمد فرماتے ہیں کہ اگر یہ سخن تو صحابہؓ کے اقوال سے استدلال کتا ہے اور درس اس کے جواب میں تابعین کے اقوال سے تو حق صحابہؓ کے اقوال کو ہرفت ہو گا اور اس وقت تابعین کے اقوال سے احتجاج کرنا ضللی ہو گا اور بہر حال حق الشرکے نزدیک کسی یہ ہرفت ہے امام احمد کے اس کلام سے اندازہ کرو کہ ایسے بڑے بڑے علیل العذر اور فیض المزلا نامہ یقین رکھنے کے باوجود ہر سند میں حق صرف ایک ہو سکتا ہے پھر بھی اپنے مخالف کے تحفظیہ میں کس قدر مخاطط تھے چنانچہ جو کچھ بھی ہمیں انہ کرام کی نسبت آج باقی ہے وہ ان بھی پاک بندرگوار ہیں کی اختیاط اور بے لتعبی اور فراغ دلی اور حسن تادب کا نتیجہ ہے۔

بِرَدَ اللَّهِ مَضَاجِعُهُمْ وَنُورُهُمْ قُبُورُهُمْ لَهُمْ عَلَيْنَا شَابِيبٌ بْنُ كَانِهِمْ أَمَانٌ  
وَنَدِيقٌ خَبَا يَافِي الرِّوَايَا تَرَكَنَا إِلَازَهَا مَخْفَافَةً التَّطْوِيلَ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقُّ  
وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ وَحَسِبَنَا اللَّهُ وَنَعَمْ الْوَكِيلُ فَنَظَ

اسلام کی وسعتِ عمل  
ذرا ہب فتح میں

## وَسْعَتِ مُذَاهِبِ الْفَقَهِ

الحمد لله د السلام على عباده الذين اصطفى اما بعد :-

ا نعرفت صلی اللہ علیہ وسلم نے دین کے اصول و عقائد میں ہمیشہ ایک ہی بات کہی۔ اپنی بات کے جو نبدیل ہے فروع و اعمال میں آپ نے کبھی مراحل کی راہ اختیار کی اور کہیں وسعتِ عمل کے دروازے کھولے تشرب لیکن فروع و اعمال میں آپ نے کبھی مراحل کی راہ اختیار کی اور کہیں وسعتِ عمل کے دروازے کھولے تشرب کی وجہت کی ہر حلوں سے گزری عورتوں کے لیے پردے کا حکم بعد میں ہوا۔ نماز میں انسانوں سے بات چیت ہمی کچھ دیر بعد منوع ہوئی۔ اور نماز میں بھی نے آپ نے کہیں کہیں مختلف پیرائے اختیار فرمائے جن محدثین نے آپ کے سنن و اعمال کو جمع کیا انہوں نے فروع و اعمال میں آپ کو ایک ایک عمل کی شہادت دی ہے اور اس موضوع پر آپ کے ایک ایک ارشاد کو نقل کیا ہے محدثین اس راہ میں پوری دیانت سے چلے ہیں اور اسلام میں فروع و اعمال کے مختلف پیرائے کے کمبو بھی لفڑا اور فرقہ دارانہ خلاف کی صورت اختیار نہیں کی۔ محاکمہ کرام نے آپ کے مختلف طرائق کو اپنی پسند اور اپنی اپنی تطہیق سے اپنایا۔ اس موضوع کو ہم وسعتِ مذاہب الفتن کے عنوان سے پیش کرتے ہیں۔

الله تعالیٰ اپنے محبوب کریم کر نماز پڑھتے مختلف پیرايوں میں دیکھنا چاہتے تھے آپ کے پیرائے کی ایک یاد ہوتی ہے اور مختلف پیرايوں کی متعدد۔ اللہ تعالیٰ چاہتے تھے کہ آپ کے عملوں کی زیادہ سے زیادہ شہرت ہو اور آپ کے اس امت میں زیادہ سے زیادہ تذکرے ہوں۔ اس لیے اس نے آپ کو فروع و اعمال میں وسعت کی لامن پردا الا اور محدثین نے آپ کی سنن پر مختلف احادیث لا کراس وسعت کی تائید فرمادی۔ امام بخاری حضرت ابو بکر صدیقؓ کے پرستے حضرت قاسم سے نقل کرتے ہیں۔

قال المقادی رأيَا انساً مَنْذَ ادْرَكَنَا يُوْ تَرَدَّ بِثَلَاثَ دَانَ كَلَّا لَوْ اَسَّدَ وَارْجَوَانَ لَا  
يَكُونَ بِشَيْءٍ مِنْهُ بِأَيْسَ.

ترجمہ۔ جب سے ہم نے ہوش سنبھالا لوگوں کو تمین و ترسی پڑھتے پایا اور اس میں ہر طریقے کی وسعت ہے اور میں امید رکھتا ہوں کہ ان میں سے کوئی طریقہ ماخوذ نہ ہو گا۔ امام ترمذی اس بحث میں کہ نماز میں ہاتھ کہاں باندھے جائیں ناف کے اور پریا نیچے، لکھتے ہیں۔

وَكُلَّ ذَلِكَ وَاسِعٌ عَنْهُمُ مَوَابِهُ كے ہاں اس میں وسعت ہے۔

لِهِ صَحِحِ بَخْرَى عَلَى امْرِهِ هَذَا لَمَّا جَاءَ عَنْ تَرْمِذِي جَلَدَ اصْ

امام نسائی رکوع کے وقت رفیدین کرنے کی روایت اگر کھتھتے ہیں۔ تولا ذلك اللہ (لہین) اپنے نے اسے پھر تجوہ دیا تھا، فتح شافعی میں حضور کے پہنچے عمل کو اختیار کیا گیا ہے اور فتح حنفی میں اس آنزی عمل کو اور دونوں مکتب فکر میں اس مسئلے میں کوئی لٹائی نہیں۔ دعا، فتنۃ و ترویں میں رکوع سے پہنچے پڑھ جائے یا بعد میں اس میں بھی دست ہے۔

ان شاءقتت قبل الکوع و ان شاء بعدہ کل ذلك واسع والاذکر عن ما لك المتواتر قبل الکوع

اعدتے اسلام کا یہ پوچنیہ آج کل عام ہے کہ ائمۃ امت کے فہتی ممالک ائمۃ میراث اسلام کا موجب ہیں، لیکن یاد رکھیے کہ امت میں یہ انتشار مختلف فہتی ممالک سے ہرگز نہیں پڑا۔ امت میں انتشار شیعہ، خوارج بمقزلہ، قدریہ، مرجیہ اور کرامیہ کی راہ سے آیا ہے یہ فرقے اتفاقاً ای المحادر قائم ہوئے ہیں مگر فہتی اختلاف پر، اب جو شخص یہ کہتا ہے کہ امت کا انتشار ائمۃ راجحہ کے فہتی ممالک کی وجہ سے ہوا ہے وہ تاریخ اور علم حدیث سے غالی اور بالکل فارغ ہے۔

حضرت امام سجا۔ کی (۲۵۱ھ) الرد علی ابھیہیہ، حضرت امام ابو داؤد (۴۷۰ھ) نے فی رد الاجابة جیسے باب تربانہ ہے ہیں لیکن باب الرد علی الامر کہیں کسی نے نہیں باندھا۔ ذکرہیں الرد علی الممالک الابیعہ کی تعبیر اختیار کی ہے۔

حضرت امام ترمذی (۲۹۶ص) نے باب جافی ترک ایکہر مبسم اللہ الرحمن الرحیم کے فوڑا بعد من لئی ابھر مبسم اللہ الرحمن الرحیم کا باب باندھا۔ اسی طرح باب رفع الیدين عند اکر کروع میں رفع یہیں کرنے اور نہ کرنے، دونوں طرح کی احادیث لائے ہیں۔ رفع یہیں کرنے کی احادیث روایت کر کے لکھتے ہیں:-  
وَمَنْذِلًا يَقُولُ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ...  
وَمِنَ التَّابِعِينَ۔

اور رفع یہیں نہ کرنے کی احادیث روایت کرنے کے بعد فرماتے ہیں:-  
وَمَنْ يَقُولُ غَيْرَ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَالْمَاتَابِعِينَ وَهُوَ قَوْلُ سَفِيَّانَ وَأَهْلِ الْكُوفَةِ۔

اس وقت ہم یہاں روایت کی بحث نہیں کر رہے ہیں، تابانیہ ہے کہ سلف میں (جس میں  
صحابہ اور تابعین آتے ہیں) رفع یہین کرنے اور رد کرنے کے دونوں عمل جاری تھے لیکن اس  
خلاف عمل سے ان میں کوئی انتشار پذیر نہ ہوا۔ مختلف علاقوں میں مختلف عمل رائج رہے لیکن اس سے  
امت میں انتشار کیسی نہ ہوتا تھا۔

اس طرح مختلف مسائل میں صحابہ کے پہنچنے مسلک تھے۔

دیجھے صحیح مسلم شریف جلد ۲۲ مصہد کی شریح میں مذہب معاذ بن جبل و معاویہؓ کے الفاظ  
مختلف مذاہب کا پتہ دیتے ہیں یا کسی انتشار کا؟ تابعین میں بھی یہ مسلکی امتیاز ملتا ہے۔ مگر اس خلاف  
مسلک پر کوئی لذائی نہیں ملتی۔

حضرت امام رومی (۱۸۶ھ) ایک مquam پر لکھتے ہیں۔

وَهَذَا مَذہبُ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ وَالآخِرَاتِ وَقَالَ الْمَحْسُونُ وَالنَّجْعَانُ وَ

قَتَادَهُ وَمَالِكُ وَأَبْرَحْنِيفَهُ وَالشَّافِعِيُّ وَجَاهِيرُ الْعُلَمَاءِ يَصِلُّ عَلَيْهِمْ

اس میں ہر تیک طور پر ہر کچھ اہل علم کا مذہب اور بتایا گیا ہے اور کچھ اہل علم کا اور لیکن اس  
خلاف مذاہب کو کہیں انتشار کا مرجب نہیں ٹھہرایا گیا۔

حضرت امام ترمذیؓ احادیث روایت کرنے پر اس پعمل کرتے تو وہ معاویہ تابعینؓ ائمہؓ  
اوکی رفیعہ علاقوں کے پہنچنے مسلک نقل کرتے ہیں تو کیا وہ انتشار امت کا سامان پیدا کر رہے ہے  
ہیں؟ نہیں۔ ہرگز نہیں۔ فرمائی اختلافات اور اس میں اپنے اپنے مذہب کی پابندی کو محدثین نے کبھی  
نفہت کی تھریسے نہیں دیکھا۔ سو یہ مختلف فہمی مسلک امت میں ہرگز انتشار کا مرجب نہیں ہیں، وہ  
خش علم حدیث نے نادقت ہے۔ جو ان اختلافات کو فساد امت کا سبب ٹھہرانا ہے۔

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہؓ (۱۸۷ھ) لکھتے ہیں۔

فَلَمَّا سَلَفَ فَعْلَوْا هَذَا وَهَذَا كَانَ كَلَالَ الْفَعْلَيْنِ مَشْهُورًا بِنَهْمَ كَانَ

يصلون على الجنائز بعمرأة وبغير قرأة كما كانوا يصلون تارة بالمرء بالسملة  
وتارة بغير حبر وتارة باستفتح وتارة بعيد استفتح وتارة برفع اليدين  
في المواطن الثلاثة وتارة بغير رفع وتارة يسلمون سليمتين وتارة  
سليمة واحدة وتارة يمسرون خلف الإمام بالسر وتارة لا يمسرون  
وتارة يكبرون على الجنائز سبعاً وتارة خمساً تارة اربعـاً. كان فيهم من  
ينعل هذا وفيهم من يفعل هذا كل هذا ثابت عن الصحابة **بـه**.

ترجمہ سلف صالحین نے دونوں طرح عمل کیا ہے اور دونوں فن ان میں مشہر و  
معروف رہے ہیں بعض سلف نماز جنازہ میں قرات کرتے تھے اور بعض نہیں  
جیسے کبھی اسم اللہ نمازیں اور پھر پڑھ لیتے تھے اور کبھی آہستہ کبھی افتتاح والی دعا  
پڑھ لیتے تھے اور کبھی نہیں کبھی رکوع کو مبارتے اور رکوع سے امتنعت اور تیری  
رکعت مژروع کرتے وقت رفع یہ دین کر لیا اور کبھی تینوں موقتوں پر نہ کیا نماز پڑھی  
ہونے پر کبھی دونوں طرف سلام پھر لیتے کبھی ایک طرف کبھی امام کے پیچے قرات  
(ذفاً تحر اور سورت) کرتے اور کبھی نہ کرتے نماز جنازہ پر کبھی سات بچیریں کہتے  
کبھی پانچ کبھی چار سلف ہیں ان میں سے ہر طریقے پر عمل کرنے والے تھے اور  
یہ سب اقسام عمل صحابہ سے ثابت ہیں.

سو اس قسم کے فروعی اختلافات اور اپنے اپنے مذکور عمل کرنا است میں اگر کہمی انتشار  
کام وجہ ہر تاریخ سیدنا حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ (111ھ) یہ ہرگز نہ کہتے۔

ما سرفی لو ان اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم لع مختلغوا لانہ مر لوم  
یختلغوا العرکن رخصة **بـه**

ترجمہ مجھے یہ بات اچھی نہیں لگتی کہ ۲ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کسی اختلاف میں نہ پڑتے

لہ فتاویٰ این تینیہ سچوالہ الانصاف رفع الاختلاف مثلاً اذ مولانا عبد الحق یا گرفتی تے نظر الیطی

مانفہ ابن تیمیہ کا یہ کہنا کہ سلف میں ان تمام طرقوں پر عمل محتاج بعدهیں ائمہ ارجع کے ہیں پائے  
 گئے کہیں کہ درج شہادت نہیں ہے تاہم مافظ ابن قیم کی بھی ایک شہادت میں لمحہ  
 فاذ اکبر بہ الہام احیاناً لعلم المأمورین فلا یأس بذلک فقد بکر عمر  
 بالافتتاح لعلم المأمورین و جهر ابن عباس بعراًة الفاتحة في صلوٰۃ  
 الجنازۃ لعلمہ ما نہا سنتہ ومن هذَا ایضاً ہیر الہام بالتأمین و هذَا  
 من الاختلاف المباح الذی لایعنی فیه من فعله لَمْ و من تركه و هذَا  
 کفر عالیہین فی الصلوٰۃ و تو کہ دلائل الخلاف فی الانواع التشهدات و  
 انواع الاذان والاقامت و انواع النسک من الاخراج والقرآن والمتمعن۔  
 ترجمہ سو امام کبھی قنوت اور پنجی آواز سے پڑھے تاکہ متقدیوں کو وہ سکھا سکے  
 تو اس میں کوئی حرج نہیں جنہی حضرت عمرؓ نے تو شا بھی تعلیما جہری پڑھی بھی حضرت  
 ابن عباسؓ نے نماز جنازہ میں سورہ فاتحہ جہر پڑھتی تاکہ لوگوں کو پڑھنے پڑے کہ  
 نماز میں سورہ فاتحہ پڑھناستہ ہے یہ اسی طرح ہے جیسے نماز میں امام کا  
 بلند آواز سے آمین کہنا (یعنی یہ بھی تعلیما ہے نہ کہ اسے عکم سمجھا جائے) یہ  
 اختلاف مباح ہے جس میں آمین بلند کہنے والے اور بلند نہ کہنے والے میں  
 سے کسی کو ملامت نہ کیا جاتے دی مسئلے کا اختلاف نہیں صرف مصلحت کا  
 اختلاف ہے، اسی طرح نماز میں رفع یہیں کرنا اور نہ کرنا ہے دی بھی اختلاف  
 مباح ہے نہ کہ اختلاف عمل ثواب) یہ اسی طرح ہے جس طرح حدیث میں کوئی  
 طرح کے الحیات مروی ہیں اور اذان اور اقامت میں مختلف روایات ہیں  
 اور حج کے مختلف طرقوں میں کوشا بہتر ہے، اس میں افراد قران اور تحریع میزوں جائز ہیں۔

مقام اختیاط: سوانح مختلف فیروز میں کسی ایک عمل کے درپے اثبات ہونا حدیث کے ایک بڑے

لے زاد المعاد جلد امن

ذخیرہ کو مختلف ٹھہرانا ہے اس سے نقد حدیث کی وہ روحلے گی کہ آہستہ آہستہ کل ذخیرہ حدیث ہی مخدوش ہو جائے گی۔ سوا احتیاط اسی میں ہے کہ جن مسائل میں صحابہ کرامؓ میں کوئی اختلاف رہا ہو ان میں سے ہر ایک عمل کو جائز جانے۔ اگر کوئی کوئی وقت رفع یوین کرنے کو سخت سمجھتا ہے تو نہ کرنے کو بھی سخت سمجھے۔ آمین بالجہر کو سنت سمجھتا ہے نہ آمین بالاختفاء کو بھی سنت سمجھے اور کسی پر عمل زیادہ ثواب کی نیت سے نہ کرے اسے صرف اختلاف مباح سمجھے تاکہ اپنے آپ کو کسی صحابی سے برتر سمجھنے کی بدعت راہ نہ پاسکے غیر صحابی اتباع رسول میں صحابی سے بڑھ سکتا ہے یعنیہ شیعہ لوگوں کا ہے اہل حق میں سے کسی کا نہیں۔

### ایک سوال

ان مسائل میں جو اختلاف احادیث میں پایا جاتا ہے ان میں سے اگر صرف حنفی سے مردی روایات کر لے لیا جائے تو کیا یہ عمل بالاحتیاط نہیں؟

جواب : نہیں۔ کیونکہ بعض صحابہ کرامؓ سے اس کے خلاف روایات میں گی تو یہ نمازی لازمی طور پر اپنے آپ کرنا چاہیے اتباع رسول میں آگے سمجھے گا اور یہ موقف اہل حق میں سے کسی کا نہیں ہے۔ اس وقت ہمیں ان مختلف فیہ مسائل سے بحث نہیں، ہم یہاں صرف یہ بتانا پا ہتے ہیں کہ سلف میں رصحابہ کرام اور تابعین میں) جو اختلافات راہ پاچکے اور امام اربعہ میں سے کسی نہ کسی سنت میں معمول ہے کھڑہ رایا ان میں سے کسی کو بڑا نہ سمجھے۔ ان میں سے ہر ایک کے طریقے کو ایک نے اس سمجھے۔ اور جو اختلافات اس پہلے دور میں قائم رہے آج ان میں سے کسی مٹانے کے درپے نہ ہو۔ جو اختلاف مٹانے کے لائق ہیں وہ صرف وہ ہیں جو اہل کے ہیں اور عقائد کے۔ کہ ان میں سے صرف ایک بی بات حق ہے اور حق کے سوا جو بچکے ہے باطل ہے۔ اعاذ نا اللہ تعالیٰ منه۔

اللّٰہ تعالیٰ حافظ ابن تیمیہ اور حافظ ابن قیم پر انوار کی ہارش فرمائے کہ امت کو ذرائع مسئلہ میں زخمی ہے کا سبق دے کر اپنی بُرگانہ ذمہ داری ادا کر گئے۔

محاب کرام اگر مسائل میں اختلافات میں نہ پڑتے تو امامت کے لیے عمل کی راہیں کشادہ نہ ہوتیں  
اور اختلاف امتی رحمۃ کی صورت دنکلتی۔

اسی طرح یہ اعتراض بھی کہ فہری مسالک میں مختلف مسالک کے امام کے پچھے نماز پڑھنے

کی اجازت نہیں ہے غلط ہے۔  
مسالب اخلاف، مسالک پر بھی ہوں تو ہر مسالک والوں کے لیے افضل ہو گا کہ وہ اپنے مسالک  
کے امام کے پچھے ہی نماز پڑھیں جو میں شریفین (زادہ الشاشر شرفاً) بیت المقدس بصراء رشام میں یا سایا  
ہی ہتار ہے، لیکن اگر کوئی شخص ایسی عجگہ ہو جیاں تو وہ سرے مسالک کا امام ہو تو کیا اس کی امامت  
میں نماز پڑھنی چاہیے یا وہ اپنے مسالک کی علیحدہ جماعت کا انتشار کرے؟ یہ سوال بُرا  
اہم ہے اور موضوع سے متعلق ہے۔

حضرت علامہ شامی جو ترکی خلافت میں حنفی مذہب کا مرجع تھے اور محمد ملی باشا سے ان کے  
فری تعلقات تھے۔ وہ امام البصیرۃ الثانی علامہ ابن حنفیم (۹۶۹ھ) سے نقل کرتے ہیں:-

ان الافضل الاقتداء بالشافعی بل يکرہ التاخیل لأن تکرار الجماعة في

مسجد واحد مکروه عندنا على المعتمد الا اذا كانت الجماعة الاولى غير

أهل ذلك المسجد او اذ است الجماعة على وجہ مکروہ ولا نه لامینوا

الحنفی حال صلوٰۃ الشافعی اما ان یشتغل بالرواتب لیتنظر الحنفی و ذلك

منهي عنه لقوله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اذا اقيمت الصلوٰۃ فنلا صلوٰۃ

الاممکنۃ. واما ان یجلس وهو مکروہ ايضاً لا عراضہ عن الجماعة

عن غير کراہة في جماعته من المختار

ترجمہ بہتر یہ ہے کہ حنفی شافعی کی نماز میں اشامل ہو اس کا تائیر کرنا مکروہ ہے

اور یہاں لیے بھی کہ ہم حنفیوں کے ہاں مسجد میں دوسری جماعت کرنا مکروہ ہے

لہ ردا المختار لابن عابدین جلد ص

اور اسی فحیصلے پر اعتماد ہے ہال پہلی جماعت محلے والوں کی نہ ہب (کرنی مصادر کردے) یا جماعت کی عملی مکروہ کے ساتھ ہو (جیسے کرتی ڈاڑھی منڈ انماز پڑھار ہے) تو پھر وہ سرے امام کا انتظار کرنا مکروہ نہ ہو گا۔ شافعی امام نماز پڑھار ہے اور حنفی یا تو سنتوں میں رہے گا اور اپنے مذہب کے امام کا انتظار کرے گا اور یا بیٹھا رہے گا پہلی صورت مکروہ ہے کیونکہ جب فرض نماز کھڑی ہو تو داسے چھوڑنے کے حصہ سے) وہاں دوسری نماز پڑھنا جائز نہیں۔ اور نماز ہو رہی ہے اور پاس بیٹھے رہنا (جماعت میں شامل نہ ہونا) یہ مکروہ ہے (حرام کے قریب ہے) مذہب ختایہ ہی ہے کہ جب اس جماعت میں کوئی امر مکروہ نہیں تو راخلاف مسلک کی بنابر، اس سے اعراض کرنا شرعاً مکروہ ہو گا۔

جن فہمائے کلام نے علامہ ابن سخیمؒ کے اس فحیصلے سے جزوی اختلاف کیا حضرت علامہ شافعیؒ ان کا اختلاف نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:-

وَالذِّي يُمْلِي إِلَيْهِ الْقَلْبُ عَدْمُ كَرَاهَةِ الْأَفْتَادِ بِالْمُخَالَفِ مَا لِلْمُرِيْكِنِ  
غَيْرِ مَرْاعٍ فِي الْفَرَائِصِ لَا نَكْثِيرُ مِن الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ كَانُوا أُمَّةً  
مُجْتَهِدِينَ وَهُم بِصَلْوَنَ خَلْفَ اِمَامٍ وَاحْدَمُ تَبَانُ مَذَاهِبَهُمْ وَانَّهُ لَوْ اسْتَطَرَ  
إِمَامٌ مَذَهِبَهُ بَعِيدٌ أَعْنَ الصَّنْفِ لَمْ يَكُنْ اَعْرَاضًا عَنِ الْجَمَاعَةِ لِلْعِلْمِ بِانَّهُ  
يُرِيدُ جَمَاعَةً أَكْلَمَ مِنْ هَذِهِ الْجَمَاعَةِ وَاماً كَرَاهَةُ شَدَّ الْجَمَاعَةِ فِي مَسْجِدٍ  
وَاحْدَدَ فَقْدَ ذَكْرُنا الْكَلَامُ عَلَيْهَا ۖ

ترجمہ۔ میراول اسی بات کی شہادت دیتا ہے کہ مختلف مذہب کی جماعت میں شامل ہونا ہرگز مکروہ نہیں ہے جب کہ امام فرقہ میں دوسرے ول کی رہائی کرنے والا ہو۔ بہت سے صحابہ اور تابعینؒ علی درجے میں مجتہد رکھتے اور وہ اپنے اختلاف

مسلمان کے باوجود ایک امام کے پچھے نماز پڑھنے متھے ہاں اگر کوئی نمازوں سے دور رہنے ہم نہ ہب، امام کا انتشار کرتا رہے اور اس کا رادہ اس سے کامل جماعت کر پانا ہو تو یہ اعراض عن الجماعة (جماعت سے روگردانی) کے حکم میں نہ ہو گا۔ یہ جوستہ ہے کہ ایک مسجد میں تعداد جماعات جائز نہیں، ہم پہلے بیان کر آئے ہیں۔

مسجد میں اصل جماعت کھڑی ہو تو خلاف مسلمان کی بنار پکسی کو اس سے الگ نماز پڑھنے کا حق نہیں جب تک کہ معلوم نہ ہو جائے کہ امام نے دوسرے مسلمان کی رو سے کسی فرض کو ترک کیا ہے اور مسجد کے باہر کسی جگہ نمازوں اور وہ اپنے امام کا اس لیے انتشار کر کے کہ اسے زیادہ کامل نماز میزرا کے گی تو یہ اور بات ہے مسجد میں دوسری جماعت کرنا درست نہیں، سو پہلی جماعت سے علیحدہ رہنا جائز ہو گا۔

ختنی کے اس واضح مرفق کے پیش نظر یہ بات کسی طرح باور ہونے کے لائق نہیں کہ خلاف مسلمان والا امام نماز پڑھا رہا ہو اور ختنی اس لیے اس کی اقتداء نہ کر کے کہ اس کا مسلمان دوسرے مصلحتی یا اعلیٰ یا مالکی ہے

ابتدئ اگر اسے فہتی طور پر کوئی اعتراض ہو اور دوسرے مسلمان کا امام وضو یا نماز میں ان دوسرے مسلمان والوں کے مسلمان کی رعایت نہیں کرتا۔ اس صورت میں وہ جماعت میں شامل نہیں ہوتا تو اس کی اس وجہ کے باعث ہم اسے انتشار پیدا کرنے والا نہ کہیں گے۔

پکہ مسلمان جماعت کر لیں اور دوسرے ان کے ساتھ شامل نہ ہوں اور وہ بعد میں اپنی جماعت کلیں۔ ایسا واقعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک میں میں آیا اور آپ نے ان میں سے کسی کو نہ کہا کہ تم نے انتشار پیدا کیا ہے سب کو ایک جماعت سے نماز پڑھنی چاہئے ملتی۔

امام نجدی "نقل کرتے ہیں۔"

عَنْ أَبِنِ عُمَرَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْحِزَابِ لَا يَصْلِي

احد العصر الافق بني قریظة قادر لبعضهم العصر في الطريق نفتال

بعضهم لا يصلح حتى نايمقا و قال بعضهم قبل نصلح لم يرد منا ذلك بل

ترجمہ حضرت عبد الشر بن عمرہ سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ خندق کے بعد حکم دیا کہ تم عصر کی نماذج بنو قریظہ جا کر پڑھنا اب تک لوگوں پرستے میں ہی عصر کا وقت آگیا ان میں سے بعض نے کہا ہم نماذج عصر پڑھیں گے یہاں تک کہ ہم بنو قریظہ جا پہنچیں دوسروں نے کہا ہم تو پڑھ لیتے ہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مراد یہ نہ ممکنی کہ عصر کا وقت آبھی جائے تو نماذج رستے میں نہ پڑھنا اپ کی مراد یہ ہو گئی کہ اتنی جلد یا چلو کہ عصر تھیں بنو قریظہ جا کر آئے۔

حضرات صحابہؓ کی دو جماعتیں میں جب مراد حدیث کی تعین میں اختلاف ہوا اور دونوں نے اپنے اپنے فہمی ذوق سے حدیث کی مراد معین کی اور ہر ایک نے اپنے اجتہاد پر عمل کیا تو کسی نے کسی کو نظر نہ کا۔ نہ ایک دوسرے کو امت میں انتشار پیدا کرنے والا کہا۔

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں اس واحد قسم کی اطلاع دی گئی تو اپ نے مجھی کسی کو اس کے عمل پر الامت نہ کیا کہ جب ایک جماعت کھڑی بھتی تو تم نے اپنے فہمی اختلاف کے باعث اس جماعت سے کیوں علیحدگی اختیار کی حضرت امام سخاریؓ روایت کرتے ہیں کہ۔

فلم یعنیف واحد امنہم لے

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے کسی کو نہ جھڑ کا نہ کسی کو بُرا کہا نہ کسی پر اس کی خطا واضح کی۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ اسلام نے کسی ایک مکتب فکر کی پابندی سب پلانزم نہیں کی فتحی مسائل میں وسعت کی راہیں ساری امت کے لیے کھلی ہیں یا امور ہر گزہر گز امت میں انتشار کا انتشار کا سبب نہیں ہیں بلکہ رحمت ہیں جس کے سایہ میں امت کے چاروں مکتب فکر اپنے اپنے ذوق کے مطابق کتاب دست کی

لے یہ حکم کی عملت پالینے والے تھے تھے میں صحیح سخاری جلد ۱ ص ۵۹۱

مرادات پعمل پر ہوتے ہیں ان میں سے کسی کو ملامت نہیں کیا جاسکتا۔  
شیخ الاسلام علامہ حافظ ابن حجر عسقلانی (۸۵۲ھ) حضرت علامہ ہبیلی (۶) اور دوسرے اکابر سے

نقل کرتے ہیں:-

وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ مِنَ الْفَقَهِ أَنَّهُ لَا يُعَابُ عَلَى مَنْ اسْخَذَ بَطَاهَرَ حَدِيثَ أَوْ  
أَيْةً وَلَا عَلَى مَنْ اسْتَبَطَ مِنَ النَّصِّ مَعْنَىٰ يُخَصِّصُهُ.

ترجمہ۔ اس حدیث میں فتح بمیری ہے کہ کسی کو آئیت یا حدیث کھلنا ہر پعمل کرنے  
پر ملامت نہ کیا جاتے اور نہ انہیں ملامت کیا جائے جونکہ ہیں کسی ایسی بات کو  
کہاں جو اس کے ظاہر کی تخصیص کر دالے۔

اگر اضاف کی بنگاہ سے دیکھا جائے تو شافعیہ اور عنینیہ کے بیشتر اختلافات اسی قسم کے ہیں شافعیہ  
ریادہ ترظاہر حدیث کو لیتے ہیں اور عنینیہ کرام اس کے معنی کی کہراں میں اترتے ہیں یہاں تک کہ وہ اس کی  
ہمعت یا تخصیص کو پالیتے ہیں جنہوں کے اس ارشاد کہ سرہ فاتحہ پر ہے بغیر فناز نہیں ہوتی کہ حضرت جابر بن  
عبداللہ نے قبل امام ترمذی (۱) میں مفرد سے خاص کیا ہے سو ایسے اختلافات ہرگز انتشار امت کا مرجب نہیں۔  
فتی مسالک کے اختلاف کو اس کے موولی اختلاف بتا کر امت میں انتشار پیدا کرنے کا اذام دنیا ایک نہایت  
کمروہ اور بھرپڑا اذام ہے اس کی ہر طرح مذمت کی جانی چاہیئے کیونکہ ائمہ اربجہ کا اختلاف، اصولی نہیں  
فرمودی ہے۔ بال شیعہ، خوارج وغیرہ کے ساتھ ہمداد سے اختلافات قطعی اور اصولی ہیں۔

حضرت علامہ تاج الدین بیکی (۲) (۳) آج سے بہت عرصہ قبل اس کا برخلاف ہمار کرچکے ہیں:-  
ان خطاء المعنلي والرافضي قطعي والمسئلله فطبعيه.

ترجمہ۔ مقررہ اور روافض کی خطاء قطعی درجے کی ہے (طنی درجے کی نہیں)، اور ان سے  
اس سائل میں اختلاف قطعی درجے کا ہے۔

فرمودی مسائل میں اختلاف نفس کا نہیں نفس کے استنباط کا ہوتا ہے۔

استنباط میں خود صحیح حکم میں اختلافات واقع ہوتے۔ ائمہ ارایجہ کے اختلافات ان کے اپنے پیدا کردہ نہیں صحابہ گرام کے مختلف اجتہادات ہی انہوں نے منضبط کیے ہیں اور خود ان کی راہوں پر چلے ہیں غیر مقتدروں کا یہ پاسکینہ غلط ہے کہ یہ اختلافات ائمہ کے پیدا کردہ ہیں یہ اختلافات نہیں صحابہ سے دراثت ملے ہیں۔ مولانا محمد ابراہیم میر لکھتے ہیں:-

صحابہ اور تالیفین کے اختلاف میں الحاد بے دینی کجرمدی اور بداغقادی اتباع ہوئی وہندہی نہیں ہے اور راگر حدیث اختلاف امتی کا اعتبار کیا جائے تو اس کی بس یہی صحت ہے جو صحابہ و تابعین میں بھی اور ائمہ مجتہدین کا اختلاف بھی اسی پہنچی ہے لہ

اس معلوم ہوا کہ ائمہ ارایجہ نے امت میں اختلافات پیدا نہیں کیے انہوں نے یہ اختلافات صحابہ کرام سے دراثت پائے ہیں یہ اختلافات ہمہ صحابہ میں پندرہ ستر تک رکھتے لیکن ائمہ کرام نہیں منضبط کرتے ہوئے چار تک لے آئے اور چار اختلاف بھی بہت کم طیں گے زیادہ مسائل میں ایک دو یا تین مذاہب ملیں گے زیادہ مسائل میں ائمہ اپنی میں ایک را کے ہو جاتے ہیں پھر ان کی دنیا میں فتحیہ اس ب پر انہیں کسی ایک طریقے پر چلنے کی تعلیم دیتے ہیں اور اس میں مقصود ہوتا ہے کہ اس فتحیہ انتشار سے بچے اگر ایک علاقے میں کہی کرنی عمل ہو اور بھی کوئی اور بیشک انتشار کا سبب ہو سکتا ہے لیکن ایک فتحہ پر مل کر کے کے لیے لوگوں کو ایک مذہب پر ہی رہنا چاہیے یہ امت کو ممکن انتشار سے بچانے کی ایک ضمانت ہے۔ مانظہ ابن تیمیہ لکھتے ہیں یہ ارضیہ ہی جو مسلمانوں کو چار مذاہب کا طعنہ دیتے ہیں اسے ان کا مقصد صحابہ کو مذہب کننا ہوتا ہے کہ یہ وہ آپ میں یہ کوئی مخالف ہے یہاں تک کہ ائمہ نے ان اختلافات کے حوالے میں اپنے مذاہب ترتیب دے لیئے۔

### حضرت مولانا عبد الجبار غزنوی کا بیان

مذاہب رب جن میں اور ان کا اپنی کا اختلاف ایسا ہے جیسا صحابہ کرام میں بعض مسائل کا اختلاف ہو کرتا تھا اباد جو اختلاف کیک دوسرے بعض معدود نہیں کھلتے اور باہم شبہ میں بخت خوار ہو روانہ کے سلی، اور ائمہ دین کی محبت جزو ایمان ہے لہ حافظ عبد اللہ در پڑی بھی لکھتے ہیں:- ائمہ ارایجہ کا اختلاف قریب قریب صحابہ کے اختلاف کے ہے لہ اب ان لوگوں کو جوان چار مذاہب کو امت میں انتشار کا موجب کہتے ہیں اپنا سارا غصہ امام ابن تیمیہ مولانا عبد الجبار غزنوی میں مذہب ایسا ہے مولانا عبد اللہ در پڑی پر نکالنا چاہیے۔

## فہقی مذاہب کو ایک کرنے کی کوشش صحابہ و تابعین کے خلاف ایک اعتقادی فساد ہے

الحمد لله رب العالمين علی عباده الذین اصطفی اما بعد ..

صحابہ اور تابعین کے دور میں اگر کسی عمل میں اختلاف ہے تو محدثین اسے دسعت عمل کہہ سکتے ہیں۔ ان میں سے کسی ایک طریقے پر اصرار اور درسرے عمل کر غلط ٹھہرانے کی سیاست اسلامی تاریخ میں خود ایک وجہ فساد ہے۔ محدثین کی یہ روشن ہرگز رسمیت دہ خود ایک طریقے پر عمل کرتے ہیں کہ درسرول کے اختلاف کو دسعت عمل کے دائرہ میں مجعہ دیتے ہتھے اور صحابہ و تابعین میں سے کسی کو باطل نہ سمجھتے ہتھے۔ حج جو لوگ ان فہقی اختلافات میں سے کسی ایک کو ہی صحیح سمجھتے ہیں وہ ہرگز محدثین کے مذہب پر نہیں ہیں۔ آپ ان لوگوں کے ذرا اور قریب ہو کر دیکھیں تو یہ صحابہ پر کھلے طور پر جریح کرتے نظر آئیں گے اور ان کی زبان ان شخصیتوں کے خلاف بے محابا کھلتی ہے جن سے الشرعاً ضمی ہو رچکا۔ یہیں تو طلاق کے مسئلہ میں انہیں نہر عصر کے خلاف بونا ہیں۔

لے کیا حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے خدا راضی نہ ہوا۔ اب لمحے جمجمہ کی دو اذانیں جو حضرت عثمان کے دور میں اتری ہیں کیا مسلمان انہیں تھوڑا دیں گے۔ ایک غیر معلم عالم محمد جناؤ کا ڈھنی لکھتا ہے کہ ”ہمارے زمانے میں مسجد میں جو دو اذانیں جمعہ کے لیے ہوتی ہیں صریح بدعت ہے کسی طرح جائز نہیں“؛ مولانا محمد اسماعیل السلفی کی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ پر چڑھائی ملاحظہ ہو، رضی اللہ عنہ اور عباد اللہ بن عمرؓ خصوصاً اتباع سنت میں مشہور ہیں۔ لیکن ان کا یہ فعل سنت صحیح کے خلاف ہے۔ ”فتاویٰ سلفیہ“ (۱) افرین ہے اُپ کو چودہ سو سال بعد سنت صحیح معلوم ہو گئی اور حضرت عبد اللہ بن عمرؓ حسنور حصلی اللہ علیہ وسلم کے پاس رہ کر بھی اس سنت کو نہ پاسکے (لعلہ بالآخر)

## صحابہ و تابعین میں اختلاف کی ایک مثال

حضرت قبیحہ بن صلبؓ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں۔  
کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یومنا فیا خذ شمالہ یہیدنہ بل  
ترجمہ۔ اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں نہ لڑ پڑھاتے تو دامیں ہاتھ سے اپنا  
بایاں ہاتھ پکڑتے۔

آج کل کئی لوگ اپنے دامیں ہاتھ سے ہمیں ہاتھ کی بجائے اپنی ہائی کلائی پکڑتے ہیں  
اور ان کا بایاں ہاتھ ان کی دامیں کلائی کے نیچے ہوتا ہے یہ طریقہ اس وقت نہ تھا جنور اپنے  
دامیں سے بایاں ہاتھ پکڑتے تھے۔ رہمیہ اختلاف کہ نمازی دامیں ہاتھ سے ہمیں ہاتھ کو  
پکڑ کر ناف کے اوپر رکھے ایسے صحابہؓ اور تابعین کے درمیں یہ دونوں طریقے رائج تھے  
اور وہ کسی ایک پذیرہ نہ کرتے تھے۔ حضرت امام ترمذی مذکورہ بالا حدیث پر لکھتے ہیں۔

والعمل على هذا عند اهل العلم من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم  
والتابعين ومن بعدهم يرون ان يضعن الرجل یہیدنہ علی شمالہ في  
الصلوة ورأى بعضهم ان يضعهم ما فوق السترة ورأى بعضهم  
ان يضعهم ما تحت السرة وكل ذلك واسع عندهم۔

ترجمہ۔ اور اسی پر صحابہ تابعیؓ اور ان کے بعد کے اہل علم کا عمل ہے اُن  
کا فیصلہ یہ ہے کہ آدمی نماز میں اپنا ہاتھ اپنے ہمیں ہاتھ پر رکھے اور بعض  
کہتے ہیں دونوں ہاتھ ناف سے اوپر رکھے اور دوسرا یعنی کہتے ہیں  
ہاتھ ناف سے نیچے باندھے اور ان کے ہاں ہر ایک پر حمل کی وجت ہے۔  
تابعی کبیر حضرت امام ترمذی (۹۶ھ) جن کے اقوال اور فقہی فیضیلے حضرت امام بخاریؓ

لے جامع ترمذی جلد ام۱۲۳ و مسنادہ حسن شے جامع ترمذی عبد ام۱۲۳

اپنی صحیح میں جگہ جگہ لاتے ہیں وہ فرماتے ہیں :-

یضع یمنیہ علی شمائلہ فی الصلاۃ تخت السرۃ۔

ترجمہ۔ ادی نماز میں اپنا دایاں ہاتھ بائیں ہاتھ کے اوپر رکھے اور انہیں  
ناف کے نیچے کے

امام ترمذی کا یہ کہنا کل ذلك واسع عندهم پڑتے دیتا ہے کہ محدثین کا ذہب مختلف فہری  
ذہب کو ایک کرنے کا ذہن تھا وہ تمام مختلف طریقوں کو وسعت عمل کے سخت برداشت کرتے  
تھے اور اسی میں اسلام کی عزت سمجھتے تھے۔

## دونوں طرف کے عمل کی ایک اور مثال

امام ترمذیؓ رفع الیدين عند الرکوع کی بحث میں لکھتے ہیں :-

وہ مذاقی قول بعض اهل العلم من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم منہم  
ابن عمر و حاب بن عبد اللہ و ابو هریرہ والنس و ابن هباس و عبد اللہ بن الزبیر  
ترجمہ حضرت کے صحابہؓ میں سے بعض اہل علم کا یہی فضیل ہے کہ رکوع کے وقت  
رفعیدین کری جاتے ان میں حضرت عبد اللہ بن عمرؓ حضرت جابرؓ حضرت ابو هریرہؓ  
حضرت النس بن مالکؓ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ اور عبد اللہ بن زبیرؓ معروف ہیں۔  
یہاں حضرت امام ترمذیؓ نے اور نام تو گتو ائے ہیں گر حضرت عمرؓ حضرت عثمانؓ حضرت  
علیؓ اور حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ جیسے اکابر کا نام رفیدین کرنے والوں میں ذکر نہیں فرمایا۔ اس پر  
اپ خود غور فرمایں صحابہؓ کرامؓ میں اس مسئلے میں جزو زیادہ نمایاں رہے وہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ  
ہیں اور اہل علم سے مخفی نہیں کہ اپنی بھی اس پر دانماً عمل پیرانہ تھے۔  
اگرے امام ترمذیؓ رفیدین عند الرکوع ذکرنے والوں کے بارے میں لکھتے ہیں:-

لِکَابِ الْأَثَارِ إِمامُ مُحَمَّدٌ صَدِيقٌ سَلَّمَ صَاحِبُ سِجَارَةِ جَلَادَصٍ تَهَجُّـ جَامِعُ تَرمذِيٍّ جَلَادَصٍ

وَبِهِ يَقُولُ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَالْتَّابِعِينَ وَهُوَ قُولُ سَفِيَانَ التَّوْرَى وَأَهْلَ الْكُوفَةِ لَهُ

ترجمہ اور رکوع کے وقت رغبیدین نے کافیصلہ بھی حضور کے متعدد اہل علم  
صحابہ اور تابعین سے منقول ہے امام سفیان الشری کا فیصلہ بھی یہی محتوا در  
اہل کفرہ بھی یہی کہتے ہیں۔

امام ترمذیؒ اسکے ایک اور حدیث پر لکھتے ہیں :-

قال ابو عیینی حدیث علی حدیث حسن صحیح والعمل علی هذا عند بعض  
اہل العلم لہ

ترجمہ جنت علیؑ کی یہ حدیث ہے اور اس پر حسن اہل علم کا عمل ہے۔

اس سے مدد ہیں کا مذہب یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہر صحیح حدیث کو جبت ملزمہ نہ سمجھتے تھے  
صحیح حدیث بعض اہل علم کے ہاں ہی وجہ العمل سمجھی جاتی تھی۔ دوسرے کے ہاں وہ صرف ایک  
ذخیرہ علم تھا جسے لائیں عمل مٹھرنا کے لیے وہ کئی اور باتوں پر بھی غور کرتے۔ ایک مومن عرض پر تمام  
روايات کو جانتے کی انہیں ضرورت ہوتی تھی۔ اگر سب صحابہ نے اس پر عمل کرنا مناسب نہ سمجھا تو  
وہ جانتے تھے کہ اس کے دوسری طرف بھی اور حدیث موجود ہے۔ ورنہ یہ کیلے ہو سکتا ہے کہ بعض  
صحابہ کو اسلام کی صحیح حدیث کو جبت ملزمہ نہ سمجھیں۔ یہ اسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ اسلام  
میں اس مسئلے میں وسعت عمل ہو۔ ایسے موقع میں حدیث صحیح لوگوں کے لیے جبت ملزم نہیں ہوتی  
فیضیۃ الشیخ عطیہ محمد سالم لکھتے ہیں :-

رضی اللہ عن عمر اذ قال اخراج علی رجل بیحث بحدیث العمل علی خلافہ لہ

ترجمہ اللہ عز و جل سے راصنی ہے اپنے کہا میں اس میں حرج سمجھتا ہوں کہ کوئی شخص  
ایک حدیث بیان کرے اور اس کا عمل اس پر نہ ہو۔

مشہور تابعی حضرت جامہ گھٹھے میں میں نے حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے پچھے نماز پڑھی اپنے رکوع کے وقت رفیدین نہ کیا۔ یوہ دہی عبد اللہ بن عمرؓ ہیں جو حضور رفیدین کرنا انقل کرتے ہیں۔ اب ان کی حضور سے روایت کہ اپنے رکوع کے وقت رفیدین کیا کیا اس رفیدین کو دہی طور پر ثابت کر سکے گی ؟ یہ اپنے سوچیں۔

حافظ ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ رکوع کے وقت رفیدین کبھی کر لیتے بھتے کبھی ذکر نہیں کرتے بھتے۔

اس صورت حال میں اس کے سوا کیا کہا جا سکتا ہے کہ صحابہ کرامؓ میں عمل کی مختلف راہیں قائم تھیں اور وہ ایک دوسرے کے عمل کو خوشی سے بہداشت کرتے کبھی کسی مخالفت سنت کا الزام نہ دھرتے بھتے اور ان کے مان سلام کی یہ ایک وحشت عمل تھی۔

فرمی اختلافات کسی ترمیم میں وسعتِ طرف کا لشان ہوتے ہیں یہ کرنی امتشار کا سامان نہیں جس سے کسی ذریت کو وحشت ہو مجاہد ہیں اپس میں کتنے فروعی اختلافات بھتے لکین ان تکی قومی وحدت کبھی متاثر نہ ہوتی بھتی امّہ اربج کے اختلافات بھی ان کے خاذزاد نہیں۔ یہ صحابہؓ دتابیعن کے اختلافات بھتے جو چار مذاہب میں اک منضبط ہوتے یہ چار فرقے نہیں عمل کی چار مختلف راہیں ہیں جو ان امّہ کو اور پر سے ملیں — ذو حجه کے بیلیل العذر فالصلڈ ذا کشر یوسف فرضادی لکھتے ہیں :-

القول بان المذاهب فرقت المسلمين قول مردود فالاختلاف في  
الفروع لا يضر بوحدة المسلمين وقد اختلف الصحابة والتابعون و  
والآمة فيما فاضرهم ذلك شيء.

والزعم بان وجود النص او الحديث كاف لازالة الخلاف و توحيد المذهب  
على رأيه واحد كما ترى المدرسة الاشية المعاصرة التي اسميتها

لله طحاوی مترجم مجلد اس سے ۲۷ فتح الباری عبد الرحمٰن بن حنبل

## الظاهرية المجد زعم غير صحيح وقد بينت خطأه في موضع آخر ملخص كتبت له

ترجمہ۔ یہ بات کہ ان مذاہب اربعہ نے مسلمانوں میں انتشار پھیلایا ہے ایک بڑا دعا بردار بات ہے فروعی اختلاف وحدت مسلمین کو کبھی ضرر نہیں دیتا۔ صحابہؓ مذہب تابعین میں اور ائمہ اربعہ میں سائل کے کتنے اختلاف ہے لیکن اس نے انہیں کوئی ضرر نہیں دیا۔

ادبیہ گمان کہ قرآن کی نفس یا حدیث مجمع اس اختلاف کو ختم کرنے کیلئے اور سب کو ایک مرقت پر لانے کیلئے کافی ہے۔ میسا کہ عصر حاضر کے مدرسہ اشریف کی رائے ہے ہرگز صحیح گمان نہیں اور میں نے اس کا غلط ہونا پنی تحریر دی میں بہت مقامات پر واضح کیا ہے۔

اپ پہلے یہ لکھا ہے میں ۔

یجب ان یعلم الذین یریدون جمع الناس علی رای واحد فی الحکام  
العبادات والمعاملات ونحوها من فروع الدين اکھم یریدون مالا  
میکن وقوعه ومحاولته مرفع الخلاف لاما تمرا لا تو سبع دائرة الخلاف  
وهي محاولة تدل على سذاجة بذنة ذلك ان الاختلاف في فهم  
الاحکام الشرعیہ غير الاساسیۃ صرورۃ لا بد منها.

وانما ارجب هذه الضرورة طبیعته الدين وطبعیته اللغة وطبعیة  
البشر وطبعیة الكون والحياة ۔

ترجمہ۔ وہ لوگ جو لوگوں کو احکام عبادات اور معاملات اور دوسرے فرمائی  
سائل میں ایک مرقت پر جمع کرنا چاہتے ہیں انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ دو

ایک ایسی بات کے درپے ہیں جس کا کامیاب ہونا کسی طرح ممکن نہیں اور ان کی اس اختلاف کو مٹانے کی کوشش اس دائرة اختلاف کو اور دوستی کے کی گی اور یہ ایسی کوشش ہے جو کھلی سادگی پر اٹھائی جگی ہے اور یہ اس لیے کہ ان احکام شرعی کے سمجھنے میں جو اساسی نہیں فرمائی ہیں اختلاف واقع ہو جانا ضروری ہے اس سے چارہ کار نہیں ہے۔

فقیہ مذاہب کو ایک کرنے کا پروگرام لے کر کون آئٹھے ہیں ؟ اس دور کے غیر مقلدین جن کی دن رات کی محنت ان فرمائی مسائل پر جھگڑنا اور ایک کثیر ذخیرہ حدیث کو پاؤں تلے روندتے ہوئے قوتِ سند پر کسی ایک روایت کو صحیح قرار دے لینا ہوتا ہے شیخ یوسف قرمادی ان کی اس سادگی پر تبرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں ۔

وَسَىٰ هُؤُلَاءِ إِنْ فَهْمُمُ الْنَّصْوَصَ لِلَّذِينَ أَكْثَرُهُمْ رَايٌ يَحْتَمِلُ الْخَطَا  
كَمَا يَحْتَمِلُ الصَّوَابَ إِذْلِمْ تَضَمِنُ الْعَصْمَةَ لِعَالَمٍ فِيمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ وَإِنْ جَمِعَ  
بِشَرْطِ الْإِجْتِهَادِ كَمَا كُلُّ صِنْمٍ لَهُ هُوَ الْأَجْرُ عَلَى اجْتِهَادِهِ / صَاحِبُ امْرٍ  
أَخْطَاءٌ — وَلِهُذَا الْمِيزَدُ هُؤُلَاءِ عَلَى اصْنَافِهِ إِلَى الْمَذَاهِبِ الْمَدوِّنةِ  
مَذَهَّبًا جَدِيدًا ... وَمِنَ الْغَرِيبِ إِنْ هُؤُلَاءِ يَنْكِرُونَ عَلَى ابْنَاءِ الْمَذَاهِبِ  
تَقْلِيَدَهُمْ لَا تُمْتَهِنُ عَلَى حِينٍ يَطْلَبُونَ مِنْ جَاهِدِ الرِّبَّاسِ إِنْ يَقْتَلَهُمْ وَهُمْ  
وَيَنْتَهُوُهُمْ لَهُ

ترجمہ یہ لوگ اسے بھولے ہوئے ہیں کہ ان کا نصوص کو سمجھنے کا دعویٰ ایک رائے سے زیادہ حقیقت نہیں رکھتا جس میں خلا اور صواب دونوں کا احتمال موجود ہوتا ہے کیونکہ کسی عالم کر گو اس میں اجتہاد کی سب شرطیں کیوں نہ پائی جاتی ہوں صفت کا مقام حاصل نہیں کہ اس سے فلکی ہو ہی

نہ کے۔ ہاں جس پیڑکی اسے ضمانت دی گئی ہے وہ اجتہاد کرنے پر اجر ہے  
وہ صحیح بات کو پہنچ کے یا نہ پہنچ سکے۔ اس بنا پر ان لوگوں نے اس  
سے زیادہ کچھ نہیں کیا کہ ان مذاہب مدونہ میں ایک اور مذاہب لاگر کھڑا  
کر دیا ہے۔ اور یہ بات عجیب ہے کہ یہ لوگ دوسروں کو اگر مذاہب  
کی تغییر سے ترسو کتے ہیں لیکن لوگوں کو اپنی تقلید اور اتباع پر لگانے کے  
لیے دن رات دوڑ دھرپ کر رہے ہیں۔

## امّت میں وسعت عمل ہرگز کسی انتشار کا موجب نہیں

قرآن کریم ایک کتاب ہے جو مختلف قرأتوں میں پڑھی جاتی ہے مسلمانوں میں یہ مختلف  
پڑا یہ ہائے قرأت کبھی انتشار کا موجب نہیں سمجھے گئے۔ امت میں اگر وسعت عمل کوئی ناپنداش  
بات ہوتی تو انہر تعالیٰ قرآن کریم کو سات قرأتوں میں نہ آتا رہے۔ امت میں اگر قرآن کے پرست  
پرائے کسی انتشار امت کا باعث نہیں سمجھے گئے تو سنت میں اجتہاد کے یہ مختلف پرائے کسی  
طرح کسی انتشار کا موجب سمجھے جا سکتے ہیں۔

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے ایک شخص کو قرآن پڑھتے رہنا۔ اس نے ایک آیت  
اس طرح پڑھی کہ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے اسے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی اور طرح سے  
پڑھتے سننا تھا۔ آپ اس شخص کو لے کر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس لے گئے۔ آپ نے  
اختلاف قرأت کے سخت دلوں کو اپنی اپنی طرح پڑھنے کی اجادت دی۔ حضرت  
عبد اللہ بن مسعودؓ کہتے ہیں:-

فَانطَلَقْتُ بِهِ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ كَلَّا كَمَا مُحَمَّدٌ فَاقْرَأَ لِي

ترجمہ میں اسے لے کر بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا۔ آپ نے فرمایا۔ ثم

درذوں اچھے عمل پر ہو اسی طرح اپنے اپنے طور پر پڑھو۔  
 شعبہ کہتے ہیں جہاں تک مجھے یاد ہے آپ نے یہ بھی فرمایا جو تم سے پہلے ہوتے دہ  
 ہ پس میں اختلاف کرتے تھے اور وہ ہاک ہوتے ہیں جو تم سے پہلے ہوتے دہ  
 اس روایت سے پتہ چلتا ہے کہ جس اختلاف کو برداشت کرنا ہوا اسے ختم کرنے کی  
 سرگشش ایک ہلاکت کی راہ ہے پہلی بہت سی قریں اسی راہ سے بر باد ہوئیں — اس روایت  
 سے یہ بھی پتہ چلا کہ ایسے اختلافات میں حضور نے امت کو ایک عمل پر رکھنے میں کوئی خوشی محسوس  
 نہیں کی۔ اللہ تعالیٰ نے جس وسعت کا دروازہ کھولا اسے کون بند کر سکتا ہے؟

### امت کے وسعتِ عمل کو روکنا حضور کو سپند نہیں۔

ہمارے دور کے غیر متعلّد اپنی ساری فقہی کو شش روایتیں میں اس طرف لگ گئے ہیں کہ کسی  
 طرح یہ چار فقہی مذہب ایک ہو جائیں۔ عہد قدیم میں کچھ لوگوں کی یہ خواہش رہی ہے کہ مختلف  
 قریں ایک ہو جائیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کی اس طلب وحدت سے ہرگز خوش نہ  
 ہوتے۔ میدانِ حدیث میں بھی جب حضور کے اس ارشاد پر کہ تم مذاہ عصر ہنوز قرآنیہ میں جا کر  
 پڑھو۔ دو مختلف طریقوں سے عمل ہو را تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کا تحفظہ نہ فرمایا۔  
 حضرت عبد اللہ بن عمر رضی رکھتے ہیں :-

نلم یعنی ف واحد امنهم بل

ترجمہ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی ایک فرقت کو بھی اس میں غلطی پر نہ پایا۔  
 حافظ ابن کثیر (۴، ۵، ۶) رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں :-

ولهذا الحدیث طرق جتیده عن عائشة وغیرها و قال قد اختلف العلماء

فِي الْمُصَيْبَ يَوْمَئِذٍ مِنْ هُوَ بِالْإِجْمَاعِ عَلَى أَنَّ كُلَّاً مِنَ الْفَرِيقَيْنِ مَا جُرِدَ

## مذکور غیر معنف بلے

ترجمہ۔ اس حدیث کے حضرت عائشہ صدیقہؓ سے مردی ہرنے کے اور بھی کئی جید طرق ہیں۔ اس میں علماء کا اختلاف ہے کہ ان دو میں سے صحیح بات پر پہنچنے والا کون تھا۔ ہاں اس پر اجماع ہے کہ دونوں فریقہ ائمہ تعالیٰ کے ہاں اجر یافتہ اور عذر رکھنے والے ہیں ان میں سے کسی کی توثیق نہیں فرمائی۔

حضرت عمر بن عاصیؓ کو ایک رات عسل کی ضرورت پیش آئی۔ سردی بہت بخی اپنے عسل نہ کیا اور تمیم کر لیا۔ اپنے گرم پانی سے عسل کر سکتے تھے۔ اپنے اجتہاد کیا اور تمیم کر لیا۔ اس نے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع دی گئی تو اپنے انہیں کوئی ملامت نہ کیا۔ حضرت امام بخاریؓ لکھتے ہیں۔

ان عموْبِن العاصِ اجنبَ فِي لِيْلَةِ بَارِدَةٍ فَتَمَّمَ وَتَلَوَّلَ قُتْلَا

## انفسکمان اللہ بکمر حیما فذ کر ذلک للنبی فلم يعنف بلے

ترجمہ۔ حضرت عمرؓ کو ایک سرد رات میں عسل کی حاجت ہوئی تو اپنے تمیم کیا اور یہ آئیت پڑھی کہ اپنے اپنے کو دباد جب قتل نہ کرو بے اللہ تعالیٰ بلے جیم ہے۔ حضورؐ کریم بات بنائی گئی تو اپنے اس پر کوئی انکی ملامت نہ کی۔

اجتہادی مسائل میں اسلام نے انسانی فطرت کا بہت احترام کیا ہے۔ ایسے انواع میں اختلاف ہونا انسانی فطرت میں سے ہے۔ اسلام میں اللہ تعالیٰ نے امت پر اس کی راہ بنندیں کی اور نہ یہ طالبہ کیا ہے کہ تمام فہقی امور امت میں صرف ایک ہوں۔ امت عقائد میں ایک رہے اور مسائل میں وسعتِ عمل سے چپے تو ہمیں اس پر کوئی اعتراض نہ ہونا چاہیئے۔ سعودی عرب کے بلند پایہ عالم شیخ عطیہ ابو سالم لکھتے ہیں۔

ان الاختلاف امر من لوازم البشر ولا يمكن رفعه وانه لا يشك خطا

عَلَى الْأُمَّةِ فَقَدْ كَانُوا مُخْتَلِفُونَ فِي الرَّأْيِ مِنْ الْجَمَادِ كَلَمَتِهِمْ وَتَوْحِيدِ صَفْرِ فِيمْ لَهُ تَرْجِمَةً . اخْتِلَافُ رَأْيَ لَوْازِمِ بَشَرِّتِ مِنْ سَعَيْهِ إِسْكَانِيَّةَ اُمَّهَادِيَّةَ نِيَامَهَنَّ .  
نَهْيَنَّ اُورَ اسَّسَ سَعَيْهِ امَّتَ پَرَكَوَنَّ خَطَرَهُ بَحْبَيْنَ نَهْيَنَّ اَتَّا صَاحَبَنَّ اُورَ تَابَعِينَ اَجَمَادَ  
سَكَمَهُ اُورَ تَوْحِيدِ صَفْرَ کَے باَد جَوْدَ آپِسِ مِنْ لَکِنَّ اخْتِلَافَ کَرْتَے رَهَے رَکِيَا  
انَّ کَوَاسَ سَعَيْهِ کَوَنَّ ضَرَرَ سَبَبَنَّجاً .  
نَيْزَاهَگَے جَاَکَرَ لَکَتَتَهُ هَيْنَ .

النظر والاجتہاد ضرورة من ضروریات هذه الامة كما قال  
الاصوليون ان النصوص متناهية وان الحدث غير متناهية فالاجتہاد عن  
اجتہاد لا يجada حکماً لما يستعد من احداث وهناك يقع الاختلاف  
الى اى اصل ترد... و هذه النوع من الاختلاف قد اقرته الشارع  
السماریة الاخرى .

ترجمہ سائل میں عندر اور اجتہاد کرنے جیسا کہ علماء اصول نے کہلے اس امت  
کی قومی ضروریات ہیں سے ہے کتاب و سنت کی نصوص گنتی کی ہیں اور  
نئے پیدا ہونے والے واقعات ان گنت ہیں اپس لازمی طور پر اجتہاد کئے  
کی ضرورت ہو گئی تاکہ لہذا سائل کے حکماً سامنے لائے جا سکیں جو نئے  
پیدا ہو رہے ہیں بیہاں اختلاف پیدا ہو گا کہ اب ان نئے سائل کو کسی حل  
کی طرف لوٹایا جائے اور اس طرح کا اختلاف تو پہلی امتیں میں بھی ماقع  
ہوا، اور پہلی آسمانی شریعتیں نے بھی اسے قائم رکھا۔

اسلام اگرچہ ایسا کہ امّت میں فروعات میں بھی کسی قسم کا کوئی اختلاف رہنے پائے اور اسلام اجتہاد  
در دوازہ نہ کھولتا اور مختلطی کو بھی اجرے سے نہ لوازتا۔

لَهُ مَوْقِفٌ الْأُمَّةُ مِنْ اخْتِلَافِ الْأُمَّهَ مَذَا

کسی امام کا اجتہادِ نص کتاب و سنت کے خلاف نہیں ہو پاتا

یہ صحیح ہے کہ ایک ایک پیش آمدہ صورت میں اجتہاد مختلف سنتوں میں ملا ہے لیکن اس بات میں کتنی شبہ نہیں کہ کسی امام کا اجتہاد کتاب و سنت کی نفس سے مستقاد نہیں ہوا۔ اجتہاد کے مختلف پیرائے اور مختلف نتیجے ہو سکتے ہیں لیکن، نہ کسی علمی خلصت کا لازم ہے کہ وہ کبھی کتاب و سنت سے مُکار نہیں پاتے جو شخص پُر اقرآن پڑھا ہوا ہو وہ قرآن کی کسی نفس سے بھلا کیے دیکھ لے سکتا ہے۔ شیع عطیہ ابوالملک لکھتے ہیں ۔۔

والنتيجة الحتمية لهذا هي أننا نختم بحقيقة واقعية كأنجز  
بحقيقة الليل والنهار والثمن والقمر وهي أن كل أمام من  
الآدمية الأربعه رحمة الله وبل و غيرهم من علماء السلف لن يقول  
قولاً مخلقاً بآياته نصاً من كتاب الله أو من سنته رسول الله وهم أشد  
الناس حذراً من ذلك.

ترجمہ۔ اس بات میں حقیقی نتیجہ یہی ہے اور ہم اس حقیقت واقعہ کا اسی طرح یقین رکھتے ہیں جو طرح ہمیں رات اور دن اور سورج اور چاند کی حقیقت پر یقین ہے کہ انہار بعہدیں سے کسی نے بلکہ دوسرے علمائے سلف ہمیں سے بھی کوئی ہرگز ایسی بات نہ کہے گا جس سے کتاب اللہ یا حضرت کی سنت سے کوئی دلکش اور ہوتا ہو دہ حضرات کتاب و سنت کی مخالفت سے بہت ہی دیادہ بیکھے والے نہ تھے۔

سوان میں جو اختلاف ہوئے وہ نہم نصوص میں ہوئے اور یہ اختلاف فہم لوازم بشریت میں سے ہے۔ اب ان میں سے کسی پرکتاب دستت کی مخالفت کا الزام کسی طرح ذکر کے لਾ

اب جب آج کے جہلاء تک یہ کہیں کہ امام ابوحنینؑ کو یہ حدیث نہ بہنچی ہوگی تو اس علم د فہم کا جتنا  
تام کیا جائے کہ ہے یا لوگ سمجھتے ہی نہیں کہ اختلاف الفوصل میں نہیں ہر تافہ فہم فوصل میں ہوتا ہے۔  
سودہ لوگ ہرگز راستی پر نہیں جو فقہی اختلاف میں امت کو ایک مرفق پر لانا چاہتے ہیں  
الله اور اس کے رسول برحق نے کہیں اس اختلاف سے کو دبانے اور پوری امت کو ایک فقہی  
مرفق پلانے کی دعوت نہیں دی۔ یہ اختلاف علماء اعیان امت کے لیے ایک نعمت ہے، یہ  
نعمت نہیں ہے۔ اختلاف علماء ایک رحمت ہے یہ صیبیت نہیں کہ وہ علماء اہل بدعت میں سے  
میں سے ہیں جو ائمہ اربعہ کے اس اختلاف کو امت میں انتشار کا سبب قرار دیتے ہیں یہ تمہرے سلیمان  
بن سیجم نے شیخ محمد بن عبد الوہاب بجندی پر لکھائی تھی کہ آپ اختلاف ائمہ کو امت کے لیے صیبیت  
سمجھتے ہیں آپ نے اس سے بیزاری کا انہصار فرمایا جس سے پتہ چلتا ہے کہ اہل حق امت کے فقہی  
اختلافات کو ہرگز صیبیت اور نعمت نہیں سمجھتے۔ حضرت اشیخ محمد بن عبد الوہاب بجندی ایک  
مغل کلمتے ہیں:-

ان الرجل افترى على اموراً لم اقل لها ولويات اكثراها على باطى  
(لنها) قوله انى مبطل كتب المذاهب الاربعه واني اقول ان الناس  
من ستمائة سنة ليس اعلى شىء واني ادعى الاجتماع واني خارج عن  
التقليد واني اقول ان اختلاف العلماء نعمته واني ااكفر من توسل  
بالمصالحين بل

ترجمہ۔ اس شخص نے مجھ پر کئی افتراء باندھے ہیں میں نے وہ باتیں نہیں کیں  
اور ان میں بیشتر کی ذمہ داری مجھ پر نہیں آتی۔ ان میں ایک افتراء یہ ہے کہ میں  
مذاہب اربعہ کی کتابوں کو جھپٹانا ہوں اور یہ کہ میں کہتا ہوں کہ لوگ درک اجتہاد  
سے، پچھے سو سال سے کسی راہ پر نہیں ہیں۔ ایک الام مجھ پر یہ بھی ہے کہ میں خود

لہ تولفات اشیخ الامام محمد بن عبد الوہاب جلد ا ص ۴۷

مجتہد ہرنے کا مدعی ہوں اور یہ کہ میں تعلیم سے نکلا ہو اہوں اور یہ کہ میں اختلاف علماء کو ایک مصیبۃ سمجھتا ہوں اور یہ کہ میں ان لوگوں کو جو نیک لوگوں سے تو سلسلہ پکڑتے ہیں میں کافر قرار دیتا ہوں۔

اس میں یہ جملہ کہ اختلاف العلماء فقہۃ زیادۃ قابل غور ہے حضرت شیخ اے الائچی کے خلاف ایک افتراقی کا رروائی قرار دے رہے ہیں۔ سو معلوم ہوا کہ اسچ کل کے غیر مقلد اپنے آپ کو الحدیث (باصطلاح جدید) کہتے ہیں۔ اپنے اس دعویٰ میں کہ صحابۃ و تابعین اور ائمما راجیہ کے اختلافات است کے لیے انتشار کا مرجب ہوتے ہرگز اہل حق سے نہیں ہیں۔ یہ ایک بدعتی راہ ہے جو سلف صالحین کی پیری کے مقابل کھڑی کی گئی ہے حضرت شیخ محمد بن عبد الوہاب بن حنبل نے اپنے غیر مقلد ہرنے کی اسی پیرائے میں نفی کی ہے۔

اَنَّ وَلَّهِ الْحَمْدَ مُتَبَعٌ وَلَا سُبْحَانَ عَقِيدَتِي وَ دِينِ الَّذِي اَدِينَ بِهِ  
مَذَهَبُ اَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ الَّذِي عَلَيْهِ اُمُّةُ الْمُسْلِمِينَ مُثُلُ الْأُمَّةِ  
الْأَرْبَعَةِ وَ اَتَابَعُهُمْ اِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ۔

ترجمہ۔ میں سجدہ تعالیٰ ائمہ سلف کا متبع ہوں بعدی نہیں ہوں۔ بمرا عقیدہ اور دین وہی ہے جو اہل اسنۃ والجماعۃ کا ہے جس پر ائمہ مسلمین جیسے ائمما راجیہ اور ائمما کے پیر و حلقے آتے ہیں۔

پاروں فہتی مذاہب کو ایک سرفت پرلانے کی اس کوشش کا سب سے بڑا نقشان یہ ہے کہ اس سے استسلام کے پہلے تین پوچھائی طبقے کو اٹھا اور اس کے رسول برحق کی راہ کے خلاف بالآخر ماننا پڑتا ہے اور ظاہر ہے کہ تختہ است کی اس غیر مقدارہ کوشش کی کسی درجہ میں تائید نہیں کی جاسکتی۔ یخیرامت ہی کیا ہوئی اگر پوری کی پوری گمراہی میں گھر گئی حق یہ ہے کہ کسی مجتہد کی پیری کی کتنا اور اس طلب دلیل نہ کرنا ہرگز کوئی اصرہ نہیں اور پوری امت کا تقدیر پر جمع ہو جانا ہرگز کوئی گمراہی نہیں ہے۔

لله مَرْفَعَاتُ لِشِيخِ الْأَمَامِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ جَلَدًا صَلَّى

## اپنے آپ سے ایک زبردست مکارا

غیر مقلدین کا عام طریقہ واردات یہ ہے کہ ہمارے پاس قرآن و حدیث موجود ہے، ہمیں کسی اور تیری چیز کی ضرورت نہیں۔ اس سے ان کی غرض فتح کا انکار اور اس کی عدم ضرورت کا بتاس ہوتا ہے۔ یہ لوگ عام کہتے ہیں گے کہ ہمارے لیے قرآن اور حدیث بس ہے، اور ہمیں ہر بات اپنی میں ملتی ہے کسی اور چیز کی ضرورت نہیں۔

لیکن پڑھئے لکھے لوگوں کے سامنے جب وہ اس غلط موقف کے تحمل نہیں ہو سکتے۔ تو جب اس بات پر آجاتے ہیں کہ قرآن و حدیث کے بعد ہمیں اجتہاد سے چارہ نہیں لیکن وہ جہاں ہمیں کوڈ کا نہیں میں کا چاہئے۔ اس سے ان کی مراد زیدی شیعوں کے مقتند رعلام امام شوکانی کے انکا کی پریدی ہوتی ہے۔ اسی پیش منظر سے وہ کافی فتح نہیں میں فتح کے گردیدہ ہوتے ہیں۔

زمانہ کی ستم طریقہ دیکھئے کہ نہ مایں تو پہنچے دور کے مجتہدین امام ابوحنیفہ<sup>ر</sup> (۱۵۴ھ) امام سنیان ثمدی (۱۲۱ھ) امام مالک (۱۰۹ھ) امام ابویوسف (۱۸۲ھ) امام محمد (۱۸۹ھ) امام شافعی (۲۰۴ھ) اور امام احمد (۲۳۶ھ) میں سے کسی کی فتح کے نہیں اور اتنے پر آجاتیں ترشیحات کے رویدی فرقے کے امام شوکانی (۱۲۵۵ھ) کی فتح کو تسلیم کر لیں۔ دیکھئے جو لوگ کو فی انکار سے گزیں سکتے، کس طرح میں انکار کے آگے جھک گئے بغیر مقلدین کا ہفت روندہ الاعظام اپنی ۱۳۔

بندی ۹۶۵ء کی اشاعت میں لکھتا ہے:-

میں پاکستانی قانون دالوں اور قانون سازوں اور دعا عیان اسلام سے پُر زور اپیل کروں گا کہ وہ میں زرخیز انکار اور تحریکات سے پورا پورا فائدہ اٹھا ہیں خاص طور پر شریعت کو قائمی روپ میں ڈھالنے کی میمیز کرشتوں سے۔ اگر امتِ اسلامیہ میں دستوری فتحی اور اجتماعی اجتہاد کے میدان میں پر خوب تعاون اور ایک دوسرے کے تحریکات سے فائدہ اٹھانے کے

دروازے کھل گئے تو سمجھ لیجئے کہ اللہ تعالیٰ کی نصرت آپسنجی لے  
 کہاں وہ آواز کہ قرآن و حدیث کے بعد ہمیں کسی فتنہ کی ضرورت نہیں اور کہاں یہ آواز کہ  
 اسلام کی پہلی صدیوں کا اجتہاد کافی نہیں ہمیں موجودہ دور میں بھی اجتہاد کی ضرورت ہے تاکہ  
 اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات کی صورت میں دنیا کے سامنے آئے۔  
 الاعظام کا مضمون بگار کھتما ہے:-

اسلام تا قیامت اللہ تعالیٰ کا انسانیت کے نام آخری اور مکمل ضابطہ حیات  
 ہے جو بصرف نظر زمان و مکان اور رنگ و زبان سارے ہی انسانوں  
 کے لیے واحد راہ سنجات ہے۔ اس ضابطہ حیات کو ہر وقت اور ہر جگہ  
 قابل عمل بنانے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اجتہاد کا دروازہ کھولا اور اس  
 کو سارے انسانی مسائل کے بندوقلوں کو کھولنے کے لیے شاہ کلید بنا یا بھے  
 اس عبارت سے پتہ چلتا ہے کہ غیر مقلدین اب ضرورت اجتہاد پر ہمارے سرف پر  
 آگئے ہیں۔ صرف یہ فرق باقی رہ گیا ہے کہ وہ پہلے ادارے کے اجتہاد سے پہلو ہی کرتے ہیں اور اس  
 آخری دور کے نئے نئے مجتہدین کو وہ قرآن و حدیث کے بعد اپنا تیسری علمی مانند مانتے ہیں  
 امہنت قروں شلکہ مشہور لہما بالخیر کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں اور ان کے علم و تقدیم پر اعتماد  
 کرنا اسلامی کے زیادہ قریب سمجھتے ہیں۔ تاہم یہ حقیقت ہے کہ ہمارے غیر مقلد دوست اپنے  
 اس موقع میں خرد اپنے ساتھ ایک زبردست نکراو کاشکار ہیں مضمون بگار موصوف اجتہاد  
 کی علمی قوت تسلیم کرنے کو ایمانیات میں سے سمجھتا ہے۔

اسی لیے نہ صرف عقیدے کو درست رکھنے کے لیے مجتہدین کے وجود اور  
 اجتہاد پر ایمان رکھنا ضروری ہے بلکہ اس دین کے نام پر نہ ہونے کی ایک ایم  
 دلیل یعنی ہے کہ مجتہدین کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے اس دین کی حفاظت فرمائی ہے۔

---

لصہفت روزہ الاعظام ص ۲۱ جزوی ۱۹۹۵ء نہ ایضاً ملکہ ایضاً

دنیا میں بخافِ شکر و نعمت سے مذکور ا تو آپ نے عام دیکھا ہو گا۔ لیکن غیر متعبدین جنت پر  
اپنے ہب سے مذکور ا کسی طرح ایک ایسیہ سے کم نہیں ہے۔ آپ دیکھیں کہ عرباتی فقر سے  
بچتے ہوئے انہوں نے کس طرح میں فقر کے ساتھ میں پناہ لی ہے۔ اور اپنی پوری جماعت  
رسانشہ دیل ہے کہ وہ میں انکار و تحریکات سے پورا پورا فائدہ اٹھائیں۔ اب کیا ان کی  
جماعت میں کرنی ایسا مستقر ہے جو کہ کہ مدینی فقہ و انکار کے ہوتے ہوئے ہمیں میں فقد و  
انکار کی صفات ہستے ہے؟ یا قوم الیں منکم رجل رشید۔  
ہم ہفت روزہ الاعتصام لاہور سے مذکورہ بالاحوال لئے لینے میں اس ادارے کے  
میم قلب سے مشکر ہیں۔

سلفی کی اصطلاح

## سلفی کی صطلاح اور اس کا علمی جائزہ

بِسْمِ اللّٰهِ وَسَلَامٌ عَلٰى عِبادٍهُ الَّذِينَ أَصْطَفَنِي إِلَيْهِمْ.

تاریخ اسلام میں سلفیوں لوگ ہیں جو ان مسائل میں جن میں قرآن و حدیث کی صریح رہنمائی نہیں فرمائیں کیا پیر و مولیٰ کیں اور ان کی دلیل کے درپے نہ ہوں۔ ان حدود میں سلف کی بادلیں پڑھیں ہیں انسان سلفی بتا ہے اور اسلاف کی بادلیں پیر و مولیٰ کو ناجائز جانشناختہ والا سلفی نہیں پڑھیں ہیں کیا اس پہلو سے سلفی اور غیر مقلد و متوالی صطلاعیں ہیں۔ نہ کسی پہلو سے درمیں سلفی پیر مقلد کہلانے کا اس پہلو سے سلفی اور غیر مقلد علماء کا سعودی عرب کے مقلد علماء سے ایک بادھاصل کرنے کا ایک لٹکی فریب ہے جس پر پردہ ڈالا گیا ہے، سو ضروری ہے کہ یہاں کے نام مسلمان سعودی حکومت اور ان کے علماء کو یہاں کے «اہل حدیث»، «باقطلاع جدید» کہلانے والے گروہ کے آئینے میں نہ دیکھیں، سعودی عرب کے علماء میں شیخ محمد بن عبدالrahman ہبندی نظریں ہیں ہیں اور وہ پاروں اماں میں سے کسی کی تعلیم پر انکار نہیں کرتے نہ اسے حرام اور ترک سمجھتے ہیں نہ اس کی مخالفت کرتے ہیں۔

غیر مقلد حضرات کے شیخ الکمل میاں نذریں صاحب دہلوی کے شاگرد اور ان کے طریقے کے پیر و مولانا محمد شاہ بہا پوری اپنے گروہ کے بارے میں بڑی وضاحت سے لکھتے ہیں:-  
پچھے زمانہ میں شاذ نادر اس خیال کے لوگ کہیں ہوں تو ہوں مگر اس کثرت،  
سے دیکھنے میں نہیں آتے۔ بلکہ ان کا نام ابھی مفترزے دونوں ہی سے سُنا ہے  
اپنے آپ کروہ اہل حدیث یا محمدی یا مسعود کہتے ہیں۔

اس سے پتہ چلتا ہے کہ قرون اولیٰ یا قرون مدخلی میں یہ لوگ کہیں موجود نہ تھے۔ یہ ایک جدید فرقہ ہے جو حال ہی میں پیدا ہوا ہے۔ نیز یہ بھی پتہ چلا کہ مولانا شاہ بہا پوری کے درمیں غیر مقلدین

غیر مقلدین بس اپنی ناموں سے جانے اور پہنچنے جاتے تھے ان ناموں میں آپ کو سلفی کا نام کہیں  
نظر نہ آئے کا بخلاف اس کے مقلدین پر سلفی کا اطلاق پہلے ادارے میں بھی ملتا ہے جانظہ و بن صلاح  
(۵۲۶۳) سے کوئی واقع نہیں۔ آپ شافعی المذهب تھے اور آیات صفات میں کسی تاویل اور  
وضاحت کے تن میں نہ تھے۔ آپ صحابہؓ کی راہ پر چلے اور رکشتہ وہ کی طرح کسی تاویل میں نہیں  
تھے۔ اصول حدیث میں «مقدہ ابن صلاح» اپنی کی کتاب مایہ تائیت ہے۔ علامہ شمس الدین ذہبی  
ز ۸۲۸ھ، اُن کے بارے میں کہتے ہیں:-

رسکان ابن صلاح سلفیا۔ لہ

ترجمہ۔ یا ابو عمرہ بن صلاح سلفی العقیدہ تھے۔

یہاں ابن صلاح جو شافعی المذهب تھے کو سلفی کہا گیا ہے، غیر مقلدین کا تعارف سلفی کے  
نام سے نہ چلے کبھی ہوا ہے نہ اب ہے، ان کا اس درجہ بیدار سلفی بننا صرف سعودی عرب کے  
علماء کو مخالف دینے کے لیے ہے جو مقلدین ہیں اور عربی فتحہ پر چلتے ہیں۔ بننگھم کے اہل حدیث  
آرگن نے سلفی کی یہ نئی تعریف کی ہے:-

سلفی بھی کہا جاتا ہے میںی قرآن و حدیث کو سلف صالحین کی طرح قبل  
کرنے والے.... جب ہم سلف صالحین کہتے ہیں تو ہم وہاں کسی مخصوص محدث  
یا فقیہ کو مراد نہیں لیتے۔ لہ

سلفی کی یہ نئی تعریف جو اس گردہ نے کی ہے آپ کو سلف صالحین میں کہیں نہ لے کی چہرہ  
اگر سلفی کے یعنی ہو سکتے ہیں، «قرآن و سنت کو سلف صالحین کی طرح قبل کرنے والے» تو اسی  
کے یہ معنی کیوں نہیں ہو سکتے، «قرآن و سنت کو امام ابو عینیۃ کے طریقہ پر قبل کرنے والے» پھر  
شافعی کے یہ معنی کیوں نہیں ہو سکتے، «قرآن و سنت کو امام شافعی کے طریقہ پر قبل کرنے والے»  
اور بالکل اور عربی کے یہ معنی کیوں نہیں ہو سکتے، «قرآن و سنت کو امام مالک اور امام احمدؓ کے طریقہ

لہ تذکرۃ الحفاظ ملدہ م ۱۵۰ لہ مہنمہ صراط مستقیم م ۱

رتیول کرنے والے سلفی کی طرح یہ بھی تو پہلے لوگوں کی طرف نسبتیں ہیں اور یہ ضرورت کے دلت سلف کی بات کو بلا دلیل مانتے کا نام ہے۔ یہ بلا دلیل مانتے میں مراد اس مجتہد کی خاص دلیل ہے جس کی بناء پر اس نے یہ فیصلہ کیا۔ اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس مقصد کے پاس اپنے اس مرتقی کی حمایت میں اور کوئی دلیل موجود نہ ہو۔

شیخ ابو عبد اللہ محمد بن عبد الملک لکھتے ہیں :-

ان التقليد هو قبول قول الغير من غير عرفة دليله دليله واما معرفة

دليله ظاليس الا وظيفه المتجهد والتقليد مناط العمل .<sup>۱</sup>

تقلید کسی دوسری بات کو اس کی دلیل جانے بغیر مانتے کا نام ہے اس کی دلیل جانایے صرف مجتہد کی ذمہ داری ہے اور تقلید کا تعلق صرف عمل سے ہے، علم سے نہیں۔

قرآن و سنت کو اصل مأخذ شریعت مان کر سلفی کا عنوان اختیار کرنا قرآن و حدیث سے بعادت نہیں تو حنفی شافعی مالکی اور حنبلی ہونے کے معنی بھی قرآن و سنت سے بعادت کے نہیں ہو سکتے۔ یہ قرآن و سنت کو اصل مأخذ مانتے ہوئے ان ائمہ کرامؐ کی علمی رسمائی میں چلنے کا نام ہے۔ پھر ہر طالب علم جانتا ہے کہ حنفی فقہ میں امام ابو حنیفہؓ کو مطابع کامل نہیں مانتے۔ کئی مقامات پر امام ابو یوسفؓ اور امام محمدؓ کی پیروی کرتے ہیں اور کبھی امام مالکؓ کی پیروی بھی کل جاتی ہے جنفی فقہ کوئی شخصی فقہ نہیں۔ ایک شورائی فقہ ہے جس کی تدوین امام ابو حنیفہؓ کی مر پسندی میں ہوئی۔

اس پر نظر کے راستہ کسی شخص کا یہ سمجھنا کہ فقہ حنفی میں حضرت امامؐ کو اس طرح مطابع کامل مانتے ہیں جس طرح بھی کوہر پاپ میں خلاسے بالا سمجھا جاتا ہے درست نہیں۔ الیا امام کی پیروی کا مطلب نہ سمجھنے کی وجہ سے ہے تاہم اس میں شبہ نہیں کہ اس ماہنامہ میں سلفی کے جمیعنی لہ لقا عن خلاصۃ المحتیق لیثیخ عبد الغنی النابلسی ص۔ طبع استنبول

کیے گئے وہ سلف میں کہیں نہیں ملتے۔ آپ دیکھتے ہیں کہ علامہ ذہبیؒ نے حافظ ابو عمار بن صلاح کو سلفی لکھا ہے حالانکہ وہ شافعی المذهب تھے اور اگر سلفی کا معنی یہ ہوتا کہ کسی مخصوص محدث یا فقیہ کی راستہ نامی میں نہ چلنے والے تو ابن صلاح شافعی کو کس طرح سلفی کہا جا سکتا تھا؟

حقیقت یہ ہے کہ ان لوگوں کو یہ پتہ نہیں کہ سلفی کے کہتے ہیں اور اس حقیقت کا بھی انکار نہیں کیا جاسکتا کہ غیر مقلدین کو تاریخ میں کبھی سلفی نہیں کہا گیا۔ نہ یہ سلف کے دور میں کبھی تھے۔ یہ لوگ ابھی سلفی کہلانے لگے ہیں۔ پھر دراثتِ محی اُن لوگوں کی بیان کردہ سلفی کی تشریح لاائق قبول نہیں کیا یہ قرآن و سنت کو سلف صالحین کی طرح مانتے والوں کا نام ہے۔ یہ اس لیے کہ سلف صالحین محی تو کسی ایک طریقہ پر نہ تھے بلکہ صالحین میں وہ تمام اختلافات موجود تھے جو بعد میں امام رابع کے ہاں واقع ہوتے۔ یہ صحابہ کرامؐ کے فتحی اختلافات ہی تھے جو بعد میں امام کے ہاں مدون اور منضبط ہوتے۔ امام کرامؐ نے اختلافات پیدا نہیں کیے انہوں نے انہیں اور پر سے لیا ہے۔ امام نے ان ہی کو مرتب اور منضبط کیا ہے۔ ان کی کوشش سے بیسیوں اختلافات سمٹ کر چار میں محمد و ہوکرہ گئے۔ اب جو شخص ان اختلافات کی بناء پر مسائل کو افراط و انتشار کا موجب بتاتا ہے اور انہیں طعن و تشنیع کا نشانہ بناتا ہے وہ یہ نہیں سوچتا کہ یہ اختلافات تو صحابہ کے درمیان بھی پائے جاتے تھے۔ اب آپ خود ہی فیصلہ کریں کہ امت میں افراط و انتشار کا سبب صحابہ کرامؐ کو قرار دینا شیعہ کے سوا اور کس کا کام ہو سکتا ہے جو کیا اس طرح یہ غیر مقلدین پھٹکتے تھے نہیں؟

ولادہ اذیں سلفی کے معنی اگر غیر مقلدین والے کیے جائیں تو لازم آتا ہے کہ سلف میں ایک ہی طریقہ گزرا ہو جو موجودہ زبانہ کے اہل حدیث کا ہے اور یہ بدایتہ غلط ہے۔ حدیث الاصناف میں لم یقُل بفاتحة الكتاب کا معنی خود صحابی رسول حضرت جابر بن عبد اللہ الفاریؓ سے منقول ہے کہ یہ مفتونہ کے بارے میں نہیں پھر امام احمد بن حنبلؓ فرماتے ہیں یہ حدیث اکیلہ بن ابریضؓ کے بارے میں ہے۔ پھر حضرت سفیان بن عیینہؓ بھی کہتے ہیں کہ یہ حدیث منفرد کے بارے میں سے نہ تھے اور کیا آج اس شخص کو جو امام کے

~~حضرت امام سلف صالحین میں سے نہ تھے اور کیا آج اس شخص کو جو امام کے~~

چیز سرہ فاتحہ نہ پڑھے یا رکوع جاتے وقت رفع یہیں نہ کرے کہیں سلفی کہتے ہیں؟ اگر نہیں  
و سلفی کا یہ معنی ہرگز نہیں ہو سکتا کہ جو قرآن و سنت کو سلف کے مطابق مانے وہ سلفی ہے۔ نہ  
سلف کسی ایک طریقہ پر نہ تھے اور نہ کسی ایک طریقے کے پابند کو سلفی کہا جا سکتا ہے۔ اس ہدید کے  
میں مقلدین کو سلفی کہنا سلف کی اس تاریخ سے ایک کھلا مذاق ہے بلطف میں بھی مختلف مسائل  
میں کئی مذاہب تھے۔ شیخ عبدالرؤوف منادی لکھتے ہیں:-

ان مذاہب السلف الماضین من الصحابة والتابعین رضوان الله  
نالیٰ علیہم اجمعین کثیرة لا تکاد شخص الان عدد او كلها  
اجتمادات استفت الشروط فاستفادات من الله معونةً وعددًا  
لا يجوز لاحد الطعن في شيء منها ابداً كما قال الشیخ عبد الرؤوف  
المنادی في شرح الجامع للسيوطی بل

ترجمہ سلف صحابہ ہوں یا تابعین اور شیعہ تابعین اللہ ان سب سے راضی ہو  
ان کے مذاہب بہت تھے انہیں گناہیں جا سکتا اور یہ ایسے اجتہادات  
ہیں جو اجتہادی شرطوں کو پورا کرتے ہیں۔ ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدحی  
او کسی کو ان میں سے کسی پر طعن کرنے کا حق نہیں ہے۔

اب آپ ہی سوچیں ان میں سے کس کے طریقے کو سلفی کہا جاتے گا اور کس کو غیر سلفی۔  
تن یہ ہے کہ یہ سب اسلام تھے اور ان میں سے ہر ایک مذاہب سلفی طریقہ شمار ہو گا۔

**اسلام کے مختلف طریقہ عمل امت کے دو ائمہ و سعیت عمل ہیں۔**

سلف یہی صحابہ کے مختلف طریقہ عمل کو کبھی انتشار امت کا سبب نہیں ٹھہرایا گی۔ ان  
اختلافات کو ہمیشہ امت کا دائرہ وسعت عمل سمجھا گیا ہے۔ یہ پا پیگنڈہ کے مختلف طریقہ عمل امت

لہ خلاصۃ الحقيقة ص۔ للشیخ عبدالغنی النابلسی

کے لیے مصائب کا موجب ہوئے کبھی اہل حق کی صدائیں رہی۔ وہ ہمیشہ اس اختلاف کو رحمت اور دستی عمل سمجھتے تھے آئے ہیں۔ اب بھی جو شخص صحابہؓ کے ان فقہی اختلافات کو موجب انتشارات مٹھرا تھا ہے وہ یقیناً اہل حق میں سے نہیں، شیعوں کی ہی کوئی شاخ ہوگا، جو ہمیشہ اس کو خشن میں رہتے ہیں کہ جس طرح بھی بن پڑے صحابہؓ کی امت میں انتشار پیدا کرنے والا ثابت کریں۔ سلیمان بن سعیم نے شیخ محمد بن عبد الوہاب بندجی پر جواز امام لکار کئے تھے ان میں ایک یہ بھی تھا کہ آپ امت کے فقہی اختلافات کو مصیبت سمجھتے ہیں حالانکہ اہل حق کے ہاں اختلاف امت رحمت ہے۔ آپ سلیمان بن سعیم کے الزامات کی تروید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

ان الرجل افتخار على امرأ المرا على اهلها ولم يأت اكثرا على بالي (فهنا)

قوله اني مبطل كتب المذاهب الاربعه واني اقول ان الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء واني ادعى الاجتهد واني خارج عن التقليد واني  
اقول ان اختلاف العلماء فقهاء واني اكرمن توسل بالصالحين

ترجمہ۔ اس شخص نے مجھ پر بہت بہتانات باندھے ہیں جن میں سے کوئی بات میں نہ ہنسی کی، ماذکور کی مجھ پر کوئی ذمہ داری آتی ہے۔ ان میں سے ایک یہ اقتداء ہے کہ میں مذاہب ارجاع کی کتابوں کو غلط مٹھرا تاہوں۔ دوسرے یہ کہ میں کہتا ہوں لوگ چھ سو سال سے راہستقیم چھپوڑے ہوئے ہیں (تقليد پر قانون ہو گئے ہیں) اور یہ کہ میں مجتہد ہونے کا معنی ہوں (خداد جتنا دکتا ہوں) اور یہ کہ میں تقليد چھپوڑے ہوئے ہوں۔ اور یہ کہ میں یہ کہتا ہوں کہ فقہاء کا اختلاف موجب مصیبت ہے۔ اور یہ کہ جو صالحین امت سے توسل کریں میں انہیں کافر سمجھتا ہوں۔

اس میں یہ لصریح ہے کہ فقہاء کے اختلاف کو مصیبت کہنا جیسا کہ آج کل کے غیر عقل دکھتے

ہی کامت کا یہ سارا انتشار مذاہب ارتعشہ کی وجہ سے ہے ہرگز اہل حق کا مرفق نہیں۔ شیخ محمد بن عبد الوہاب بحدی نے رسمی افراہ اور بہتان سے زیادہ رقت نہیں دی۔ ان اختلاف العلما نعمت کوئی علماء حق کا عقیدہ نہیں ہو سکتا۔

### اسلام امت کی اصرف صحابہ و تابعین ہیں یا ائمہ ارجحہ بھی

شیخ محمد بن عبد الوہاب بحدی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت طلب کرتے ہوئے سلف صالحین کی تشریع بھی ساختہ ہی کر دی ہے ۔

نشهد ان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الشافع المشفع صاحب المقام  
المحمر دنائل الله الکریم رب العرش العظیم ان یشفعه فینا دان  
یمشرن اتحت لواہہ هذَا اعتقادنا و هذَا الذے مسی علیہ السلف الصالح  
من المهاجرین والاضار والتابعین وتابع التابعین والاممۃ الاربعۃ  
رضی الله عنہم اجمعین وهم احب الناس لنبیهم واعظمهم فـ  
اتباعه وشرعہ ۔

ترجمہ۔ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم شفاعت کرنے والے ہیں اور آپ کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ آپ صاحب مقام محمود ہیں ہم اللہ کریم جو عرش عظیم کا رب ہے سے استدعا کرتے ہیں کہ وہ حضور کو ہمارا شافع نٹھرائے اور ہمیں آپ کے تجھنڈے تعلیم حٹائے یہی ہمارا اعتقاد ہے اور یہی وہ عقیدہ ہے جس پر سلف صالحین گزرے ہیں جو مہاجرین و اضار صحابہ کرام تابعین تبع تابعین اور ائمہ ارجحہ متحے الشریعی ان سب سے راضی ہوا۔ یہ حضرات اپنے نبی کی سب سے زیادہ محبت رکھتے متحے اور آپ کی ابیع

سلہ مؤلفات شیخ محمد بن عبد الوہاب جلد ۱ ص ۷۶

میں اور آپ کی لائن میں سب سے آگے پہنچنے والے تھے۔

پھر آپ نے مین کے والی المکبلی کو جو خط لکھا اس میں بھی آپ لکھتے ہیں۔

وَإِمَامًا مَا ذُكْرَهُ مِنْ حَقِيقَةِ الْاجْتِهادِ فَخَنْ مَقْدُونُ الْكَابِ وَالسَّنَةِ وَصَالِحٌ  
سَلْفُ الْأُمَّةِ وَمَا عَلِيهِ الْاعْتِمَادُ مِنْ أَقْوَالِ الْأُمَّةِ الْأَرْبَعَةِ إِبْرَاهِيمَ الْعَنَانِ

بن ثابت و مالک بن الن و محمد بن ادريس و احمد بن حنبل بلہ

ترجمہ۔ آپ نے جو اجتہاد کا ذکر کیا ہے سو معلوم رہے کہ ہم متعدد ہیں کتاب و سنت  
کے اوپر لفٹ صاریح امت کے اور انہم ارجمند کے اقوال کے جن پر اعتماد کیا جاتا  
ہے ان کی بات اعتماد امامی ہاتھی ہے (ان سے دلیل کا مطالبہ نہیں کیا جاتا)

اور وہ امام ابوحنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد ہیں۔

## اعتماد کی ضرورت کب یہ ہوتی ہے؟

جن مسائل میں قرآن و حدیث کی صریح رائہ ہمی مسجد ہو ان میں کسی پر اعتماد کی ضرورت  
نہیں ہوتی۔ قرآن و حدیث کی نعمت ہوتے ہوئے کسی کی پیرمی کی ضرورت نہیں ہوتی۔ یہ  
ضرورت کب پڑتی ہے جب کوئی مسئلہ واضح طور پر قرآن و سنت میں نہ ملے اس میں اجتہاد کا کار  
ہوا اور انسان اپنے میں اجتہاد کی شرطیں نہ پائے۔ قب وہ کسی مجتہد پر اعتماد کرنے پر بحور  
ہوتا ہے۔

## سلفی کے اصل معنی

اگر کسی مسئلے میں قرآن و سنت کی صریح رائہ ہمی نہ ملے اور انسان اپنے سے پہلے لوگوں کو  
کسی عمل پر پائے تو ان کے اعتماد پر اس راہ کو اختیار کرے۔ ان سے دلیل پر چھپنے کے درپے نہ

لے مولف اشیخ محمد بن عبد الرزاق جل جلالہ ص ۱۶

ہو۔ اسے پہلوں کی پیروی کہتے ہیں اور سلفی کے یہی معنی سلف میں ملتے ہیں۔ اس صورت میں پہلوں کی بات پر بلا طلب دلیل عمل کرنے والا سلفی کہلاتے گا۔ اس دلیل تک پہنچنا اس کی استعداد میں نہیں ہے۔

**مثال ۱:** ہمچنی کی ٹہریوں سے کوئی استعمال کی چیز (جیسے کلگھی وغیرہ) بنائی جاسکتی ہے یا نہیں؟ ظاہر ہے کہ یہ مردا کے جسم کا ایک حصہ ہے۔ اس میں قرآن دست کی کوئی صریح ارجمندی موجود نہ ہتی۔ سولے اس کے کمردار کلکتیہ حرام ہے۔ حضرت امام زہری<sup>(۱۲۷)</sup> نے اس میں پہنچے لوگوں سے جواہر علم سمجھے جاتے تھے تمک رکیا ہے اور آپ اس میں ان سے دلیل کے ذرپے نہ ہوئے۔ یہ بلا طلب دلیل ان کے عمل پر چلنے ہے اور یہی سلفیت ہے صحیح بخاری میں ہے:-

قال الزہری فِي عَظَامِ الْمُوْقَتِ نَحْوَ الْفَنِيلِ وَغَيْرِهِ أَدْرَكَتْ نَاسًا مِنْ سَلْفِ الْعُلَمَاءِ وَمِنْ شَطْطِهِنَّ بِهَا وَيَدِهِنَّ فِيهَا لَا يَنْدَوْنَ بِهِ مَأْسَادَ قَالَ

ابن سینا و ابن ابی هم لاباس بتجارة العاج۔

ترجمہ۔ امام زہری ہمچنی جیسے حرام جانور کے بارے میں فرماتے ہیں کہ میں نے علم سلفی کو ان کی کلگھی استعمال کرتے پایا ہے اور وہ اس سے تیل رکھنے کے برتن بھی بناتے تھے۔ اس میں کوئی حریج عجوس نہ کرتے تھے۔ امام بن شیرین اور امام شافعی کہتے ہیں ہمچنی دانت کی تجارت میں کوئی مصلحت نہیں۔

ہر چیز کے لیے قرآن و حدیث سے سند تلاش کی جائے یہ سلف میں نہ تھا وہ کھلے بندوں پہلوں کی پیروی کرتے تھے اور ان پر اعتماد کرتے تھے۔ حضرت امام زہری فرماتے ہیں کہ حائلہ عورت روؤزوں کی قضا کرے۔ اپ سے پوچھا گیا کہ اس بات کا ثبوت کہاں ہے ہر پہلو کے لیے فرمایا:-

هَذَا مَا اجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَيْهِ وَلَا يَسْ فِي كُلِّ شَيْءٍ بِنَجْدِ الْأَسْنَادِ۔

ترجمہ۔ یہ وہ بات ہے جو لوگوں میں قائم ہے اور ہر بات پر تو سند نہیں ملتی۔

لِهِ سَمِيعٌ بَخَارِيٌّ جَلَدٌ مَّا ۝ سَهْ المَضْفُ لِعَبْدِ الرَّزَاقِ جَلَدٌ ۝ ۳۳

یہ سلف کی بلا دلیل پیرودی کی مثال ہے۔ امام نہری جیسا حمل انقدر محدث اپنے سے پہلے علماء کی بلا دلیل پیرودی کردہ ہے یہ کیوں؟ یہ اس لیے کہ جن مسائل میں کتاب و سنت کی نفس موجود نہ ہوان میں سلف کی بلا دلیل پیرودی ہرگز کرنی عیب نہیں تھا۔ بلا دلیل کا یہ مطلب نہیں کہ وہ بات بلا دلیل ہے، یہاں بلا دلیل سے مزاد عمل کرنے والے کا اسے بلا طلب دلیل عمل میں لاندے ہے یہی سلفیت ہے۔ سلف کی اس پیرودی کو پہلے دور میں کہیں عیب نہیں سمجھا گیا۔ سلف سے دلیل مانگنے والا کبھی سلفی نہیں ہو سکتا۔

یہ پہلی صدی کے آخر اور دوسری صدی کے اوائل کی بات ہم نے آپ کے سامنے رکھ دی ہے۔ آئیے چھڑاپ کر دوسری صدی کے شروع میں لے چلیں۔ حضرت امام قاسم بن محمد مجتبی ہیں جہاں قرآن و سنت کا اصرت حکم نہ ملے وہاں آپ اجتہاد کرتے ہیں۔ لیکن آپ کی احتیاط دیکھنے کے سلف کے عمل کس طرح بلا دلیل قبل کرتے ہیں:-

عن عبد الله بن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم صلوة الليل  
مثنى مثنى فاذ اردت ان تصرف فاركع ركعة قوتلك ما صليت  
قال القاسم درأينا اناساً منذ ادركنا يوترون بثلث بله

ترجمہ جузہ حضرت عبد اللہ بن عمر رَحْمَةُ اللہِ عَلَيْہِ وَسَلَّمَ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا رات کی نماز جذرا جوڑا کر کے پڑھو۔ جب تم فراغت چاہو تو دراس کے ساتھ (ایک رکعت اور پڑھو) اس سے تم پہنچے پڑھی گئی نماز کو درکر کر لو گے (پہلا جوڑا احمد یہ رکعت مل کر تین رکعت ہو جائیں گی) امام قاسم بن محمد (۵۰-۱۰۰ھ) کہتے ہیں جیسے ہم نے ہوش سنبھالا ہے ہم نے لوگوں کو تین رکعت و تر پڑھتے ہی پایا ہے۔

امام ناک کرام امام نہری نے کہا کہ حضرت سعد ایک در پڑھ لیتے تھے۔ آپ نے اپنے زمانے کے اہل علم کے عمل کو اختیار کرتے ہوئے جو ابا فرما یا:-

قال مالک و لیس هذا العمل عندنا ولكن ادعي الوتر ثلث.

ترجمہ: ہمارے ہاں (مدينه کے اہل علم میں) اس پر عمل نہیں و ترکی رکعات کم انکمین ہیں۔

ظہراً سی وقت پڑھی جائے جب سورج اچھی طرح دھل جاتے۔ اس پر حضرت امام قاسم

سے سئیئہ:-

عن القاسم بن محمد انه قال ما ادركت الناس الا وهم يصلون الظهر بعشبي.

یہ پہلی صدی کی آواز آپ نے سُن لی۔

حضرت امام عطاء (۱۱۵ھ) بھی اسی پیرایہ میں فرماتے ہیں:-

عن عطاء قال ادركت الناس يميشون اليها مقبلين ومدبين.

ترجمہ: عطا سے مروی ہے کہ میں نے لوگوں کو سنکریاں مارنے کے لیے پہلی آتے جاتے ہی پایا ہے۔

دوسری صدی کے اوائل کامل اہل امام زہری (۱۲۴ھ) کے بیان سے معلوم کر چکے ہیں۔

امام زہری (۱۲۳ھ) کے بعد یحییٰ بن سعید الانصاری (۱۳۳ھ) کو دیکھئے کہ طرح اپنے وقت کے

اہل علم کے عمل سے استناد کرتے ہیں۔ امام سخاری ان سے نقل کرتے ہیں:-

قال یحییٰ بن سعید الانصاری ما ادركت فقهاء ارضنا الاصیلون فـ

کل اثنتين من المغارب.

ترجمہ: میں نے اپنے علاقے کے فقہاء کو اسی عمل پر دیکھا ہے کہ وہ دن کی نمازوں

میں کس طرح ہر دو رکعت پر سٹھیتے ہیں۔

پھر امام مالک (۹۰، ۱۰۰ھ) کو دیکھئے وہ متواتر میں کس طرح پہنچے لوگوں سے استناد کرتے ہیں۔

سلف کی اسی پیروی سے شنت اسلام جاری ہوتی ہے۔ امام قاسم بن محمد (۱۰، ۱۱۰ھ) سے نقل کرتے ہیں:-

عن القاسم بن محمد انه قال ما ادركت الناس الا وهم يصلون

الظهر بعشبي.

ترجمہ۔ امام قاسم سے مردی ہے اب نے کہاں نے پہنچے لوگوں کو اسی پر پایا  
کہ وہ طہرہ عدو جس کے اچھی طرح ڈھلنے پر پڑتے تھے۔  
پھر آگے جا کر اس مٹے میں کہ مسافر گر کر بھی اپنی تھانہ مار پڑھے تو قدر کرے۔ اب  
لکھتے ہیں۔

قال مالک و هذا الامن الذي ادركه عليه الناس داخل العلم  
ببلدنا۔

ترجمہ۔ اور یہ وہی صورت ہے جس پر میں نے لوگوں کو اور اپنے علاقوں کے  
اہل علم کر پایا ہے۔

پھر اس مسئلہ میں کہ متعددی جماعت کے لیے کس وقت کھڑا ہو۔ اب لکھتے ہیں۔

ومتى يجعف العيام على الناس حين تقام الصلوة فقال لم يبلغنى في النذر  
والاقامة الا ما ادركه الناس عليه فاما الاقامة فاما لاتثنى و ذلك

الذى لم ينزل عليه اهل العلم ببلدنا واما قيام الناس حين تقام الصلوة  
فاني لم اسمع في ذلك بحمد يقان له الا ان ارى ذلك على قدر طلاقة الناس۔

ترجمہ۔ اور لوگوں کا تکمیر کے ساتھ نماز کے لیے کب کھڑا ہونا ضروری ہے؟ اس  
میں مجھے اذان اور تکمیر کے بارے میں کوئی بات نہیں بھی۔ سو اے اس کے  
کہ میں نے جس پر لوگوں کو پایا ہے اقامت درود و دفعہ نہ کہی جاتے۔ مدینہ  
منورہ میں اہل علم اسی پر رہے ہیں اور تکمیر کے وقت لوگوں کا کھڑا ہونا۔ سو  
اس میں مجھے پہلوں سے کوئی حد بندی نہیں ملی۔ سو اے اس کے میں سمجھتا ہوں  
کہ یہ لوگوں کی طاقت پر متوف ہے جب کسی سے بن لئے وہ کھڑا ہو جائے۔

پھر آگے ایک اور مناقم پر لکھتے ہیں۔

ما أَعْرَفُ شَيْئاً مَا ادْرَكْتُ عَلَيْهِ النَّاسُ إِلَّا النَّدَاءُ الْمُصْلُوَةُ بِهِ

ترجمہ۔ ان چیزوں میں سے جن پر میں نے پہلے دگوں کو پایا ایک نذر الصلوٰۃ ہے  
بھی جو پہلے طریقے پر قائم ہے۔

رمضان کے روزے میں مسماک کرنا دن کے پہلے حصے میں ہو یا پھر پہلے پھر اسے مدینہ کے  
اہل علم نے ناپذیر نہیں کیا آپ نے ان کے اسی عمل کو اختیار کیا۔ پھر آپ نے مدینہ کے اہل علم کو تشویل  
کے پھر روزے رکھتے نہ دیکھا۔ اس میں باوجود دیکھی حدیث موجود تھی، آپ عمل اہل مدینہ پر رہے اسی  
طرح آپ نے دیکھا کہ مدینہ کے اہل علم بلا کراست جمعہ کا روزہ رکھتے ہیں آپ نے اسی کو اختیار کیا۔  
اس سے پتہ چلتا ہے کہ ان دونوں مدینہ منورہ میں کس طرح فتحہ ائمہ علم کی تقلید رائج تھی۔ یہ اہل علم  
فقہ کے ساتھ پہچانے جاتے تھے اور ان میں وہ لوگ تھے جن کی امت میں پیروی کی جاسکے  
اور خود امام مالک بھی باوجود فقه اور حدیث کا امام ہونے کے اپنے سے پہلے کے فتحہ اکی پیرو  
کرتے تھے۔ آپ لکھتے ہیں :-

عَنْ مَالِكِ أَنَّهُ سَمِعَ أَهْلَ الْعِلْمِ لَا يَكْرَهُونَ السَّوَالَ لِلصَّائِمِ مِنْ رَمَضَانَ

فِي سَاعَةٍ مِنْ سَاعَاتِ النَّهَارِ لِأَوْلَهُ وَلَا فِي أَخْرَهُ وَلَمْ اسْمَعْ أَحَدًا مِنْ

أَهْلِ الْعِلْمِ يَكْرَهُ ذَلِكَ وَلَا يَقْنُو عَنْهُ قَالَ يَحْيَى وَسَمِعْتُ مَا لَكَ أَقَوْلُ فِي

صِيَامِ سَيْرَةِ أَيَّامِ بَعْدِ الْفَطْرِ مِنْ رَمَضَانَ أَنَّهُ لَمْ يَمِنْ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ

وَالْفَقْهَ يَصُومُهَا وَلَمْ يَلْغِنِي ذَلِكَ عَنْ أَحَدِ مِنْ السَّلْفِ . . . . وَلَمْ اسْمَعْ أَحَدًا

مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْفَقْهِ مِنْ يَقْتَدِي بِهِ يَنْهَا عَنْ صِيَامِ يَوْمِ الْجَمْعَةِ بِهِ

اس عبارت میں اہل العلم و الفقہ کے ساتھ و من یقتدى به کے الفاظ کو دیکھیں، اس  
کا معنی ہے "وہ لوگ ہن کی اقتداء کی جاسکے" — اس سے پتہ چلتا ہے کہ اسلام کے دور اول  
میں ایسے فتحہ امام موجود تھے جن کی تقلید کی جا سکے اور یہ سب لوگ اپنے اپنے حلقوں میں امام

سمجھے جاتے تھے اور یہ ائمہ اربعہ جن کی پیروی بعد میں امت میں جاری جعلی خود نجی اپنے پیشہ  
اہل علم کی اقتداء میں چلتے ہیں۔ یہی سلفی حضرت ہیں جو صوفی کی پیروی کرتے تھے تھی تو وگ  
سلفی کہلاتے ہیں۔ یہ ایک نئی اصطلاح ہے اور ایک نیا نام ہے۔  
امام مالکؓ ایک اور مقام پر لکھتے ہیں :-

قال مالک و هذا الامر عندنا والذى ادركت عليه اهل العلم يليذنا:-  
ترجمہ۔ ہمارے ہاں بات یہی ہے اور اسی پر ہم نے اپنے ملکت کے اہل علم  
کو پایا ہے۔

ماں کی حضرات عمل اہل مدینہ کو اتنی اہمیت دیتے ہیں کہ اس کے مقابلہ میں احادیث کو گو  
وہ کتنی محنت رکھتی ہو جلت نہیں سمجھتے۔ علامہ قرطبی (۱۴۱۴ھ) اپنے مسکن کی قوت بیان کرتے  
ہوئے ایک جگہ لکھتے ہیں :-

ثُمَّاَنْ مَذْهَبِنَا يَرْدِحُ فِي ذَلِكَ بِرِجْهِ عَظِيمٍ وَهُوَ الْمَقْرُولُ فِي ذَلِكَ أَنْ  
مَسْجِدُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْمَدِينَةِ انْقَضَتْ عَلَيْهِ الْعَصْرُ وَ  
مَرَّتْ عَلَيْهِ الْأَزْمَنَةُ وَالْأَدْهَرُ مِنْ لَدُنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِلَى زَمَانِ مَالِكٍ وَلَمْ يَقْرَأْ أَحَدٌ فِيهِ قَطْ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اتَّبَاعًا  
لِلسَّنَةِ وَهَذَا يَرِدُ أَحَادِيثُكُمْ۔

ترجمہ۔ پھر ہمارے مذہب کو ایک اور وجہ عظیم سے بھجو تریجع حاصل ہے مادہ  
بات سمجھ میں آتی ہے وہ یہ کہ آنحضرتؐ کی مسجد مدینہ پر لکھنے زمانے ہو گئے  
اور اس پر لکھنے زمانے آتے حضورؐ سے لے کر امام مالکؓ تک، اسداں پورے  
عرصے میں ایک شخص بھی نماز میں بسم اللہ (ارضی آوانے سے) پڑھتا نہیں پا گیا۔ یہ  
سب اس سنت قائدؓ کے سخت بہتار طبقہ جزو ہاں قائم تھی۔ اس سند پر مبتدا فی

لِهِ تَرْطِيلِ اِمَامِ مَالِكٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

پیش کردہ احادیث سب رد ہو جاتی ہیں۔ اس سے پتہ چلا کہ جن احادیث پر اتفاق مالین کا عمل نہ ملے ان سے استلال نہیں کیا جاسکتا ہیں اسی احادیث از خود حجت مذمومہ نہ ہوں گی۔ احادیث سے سنت کی دریافت اسی طریقے سے ہوتی ہے کہ اس پر انہ کا عمل نہ ہے۔

حضرت امام شافعی با وجود یہ کچھ جگہ حدیث مرفوع مستقل کے لیے پکارتے ہیں مگر انہیں بھی اسی ادریکت علیہ الناس کی لائے پڑانے نہ ہوا۔ میں رکعت تراویح کے سنت اسلام ہونے کا اس طرع پتہ دیتے ہیں :-

قال الشافعی و هذکه الور کت بلذنا بملکة يصلون عشرين ركعة۔  
ترجمہ۔ امام شافعی کہتے ہیں اور اسی طرع میں نے اپنے شہر کے میں اہل علم کو میں رکعت پڑھتے ہی پایا ہے۔

فتہ کے چوتھے امام حضرت امام احمد بن حنبل (۶۲۷ھ) نے اپنے عقیدہ المسنت پر ایک مستقل رسالہ لکھا ہے۔ اس میں آپ نے بھی وقت کے اہل علم کے عمل سے استناد کیا ہے۔ آپ اس میں لکھتے ہیں :-

وَهَذَا مِذْهَبُ أَهْلِ الْعِلْمِ وَهَذَا الْأَثْرَاهُلُ السَّنَةِ الْمُتَسْكِينُ بِعِرْوَةِ هَا  
الْمَعْرُوفِينَ بِهَا الْمُقْتَدِيَ بِهِمْ فِيمَا مِنْ لِدْنِ اَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا اَدْرِكَتْ مِنْ عُلَمَاءِ الْجَمَارَةِ وَالشَّامِ وَغَيْرِهِمْ عَلَيْهَا  
ترجمہ۔ ہی سنت علماء اور محدثین جو سنت کے کڑے سے متبرک ہیں اور راسی عنوان سے معروف ہیں اور ان کی صحابہ کرام سے کہ کتابت کے امت میں اقتداء جاری ہے میں نے علماء جماد، علماء شام اور مصر سب کو اسی طریقہ پر پایا ہے۔

حضرت امام احمد کی اس عبارت میں المقتدی بھر کے الفاظ اس دور کے درست تلقین

کا باتہ دیتے ہیں۔ یہی تقلید ہے جس نے اگے جا کر ایک مستقل علمی مأخذ کا درجہ اختیار کیا۔ آپ دیکھ آئے ہیں کہ امام شافعی کے پاس اس پر کوئی صحیح حدیث موجود نہیں کہ ہنوز نے ان تین راتوں میں جن میں آپ نے جماعت سے تراویح پڑھیں کتنی رکعتاں پڑھی تھیں، اس میں آپ اپنے پہلوں کے عمل پر بلا طلب دلیل پڑے۔

یہ درسری صدی کی بات ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان کے ہاں سلف صالحین کا عمل اس خلاکو پورا نہ کر رہا تھا۔ ایسا نہیں، حضرت عمرؓ اور حضرت علی المرتضیؑ کا عمل آئنا تھا کہ مختار کے صحابہؓ و تابعین اپنے آپ کو کسی اندھیرے میں نہ سمجھتے تھے اور سب اسلام کا بیس رکعت تراویح پر عمل تھا اس وقت یہ کہیں سننے میں نہ ہیا کہ پوری قلمرو اسلامی میں کسی مسجد میں گیارہ رکعت تراویح بالجماعت ادا کی گئی ہو۔ سلف کا بیس رکعت تراویح پر یہ عمل بتلاتا ہے کہ ہج گیارہ رکعت تراویح پڑھنے والے سلفی نہیں ہیں نہ سلف میں سے یہ کسی کا عمل تھا۔ حضرت امام ترمذی (۴۲۹ھ) لکھتے ہیں :-

اَكْثَرُ اَهْلِ الْعِلْمِ عَنْ مَارْوِيِّ عَنْ عَلَى وَعَمْرٍ وَغَيْرِهِ مِنْ  
اَصْحَابِ الْبَنِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشْرِينَ رَكْعَةً وَهُوَ قَوْلُ  
سَفِيَانَ الثُّوْرَى وَابْنِ الْمَبَارِكِ وَالشَّافِعِيِّ وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَ  
هَذَا اَدْنَى كَتْبَ بَلَدِ نَابِكَةٍ يَصِلُونَ عَشْرِينَ رَكْعَةً۔

نزہہ، اکثر اہل علم جیسا کہ حضرت عمرؓ حضرت علیؓ اور دوسرے کئی صحابہؓ سے مروی ہے بیس رکعت تراویح کے قابل ہیں، یہی امام سفیان ثوری اور حضرت عبد اللہ بن المبارک کا فیصلہ ہے، امام شافعی کہتے ہیں میں نے اپنے نہر مکہ میں لوگوں کو بیس رکعتاں پڑھتے ہی پایا ہے۔ دیکھئے امام شافعی نے بیس رکعتاں تراویح پڑھنے میں کس سے متک یا ہے ملنے

سلف سے اور وہ بلا دلیل ان کی راہ پر چلے ہیں۔ یہ بسیں رکعت تراویح پڑھنا سلفیت ہے سلفیت اور حنفیت دونوں میں سلف سے تمثیل کیا جاتا ہے۔ اس بات سے کسی صاحب علم کو انکار نہیں ہو سکتا کہ دونوں میں اسلاف کی بلا دلیل پیرودی پانی جاتی ہے۔ فرق ہے تو صرف یہ کہ حنفیت میں ایک معین فقہ کی پروپریتی ہے اور سلفیت میں بڑے علماء کے لیے بھی یہ کہ امام محمد اور امام شافعی ہونے کی ایک فقہ کی پابندی نہ ہوتی۔ تاہم اس بات سے کسی صاحب علم کو انکار نہیں ہو سکتا کہ اسلاف کی بلا دلیل پیرودی باسی اختقاد کوہ قرآن و سنت کے مطابق ہی چلے ہوں گے۔ ہرگز ہرگز کوئی عیوب نہیں سمجھی گئی۔ یہ سلفیت ہو یا حنفیت، شافعیت ہو یا حنبلیت۔

حافظ ابن تیمیہ، حافظ ابن حجر عسقلانی، قاضی شوکانی اس متفق ہیں کہ جو تین رات آپ نے تراویح پڑھائیں ان کا عدد صحیح طور پر جانا نہیں جاسکا۔

بنیگتم کے غیر مقلدین نے جو یہ کہا ہے کہ سلفی وہ ہے جو سلف کی پیرودی نہ کرے لیکن کسی ایک حدیث یا فقیہ کا پابند نہ ہو ہرگز درست نہیں۔ سعودی علماء کرام سلف کے پیرود ہیں۔ لیکن وہ مقلد ہیں اور ایک امام پر جمیع ہیں۔ جناب عبداللہ بن محمد بن عبد الرحمناب "بخاری مسلم" کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں۔

ہم فروعی مسائل میں امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے طریقے پر ہیں۔ چونکہ الگاربعہ رحمہم اللہ کاظمیہ منضبط ہے اس لیے ہم ان کے کسی مقلد پر انکار نہیں کرتے۔ ... ہم لوگوں کو محیور کرتے ہیں کہ وہ چاروں اماموں میں سے کسی ایک کی تنقید کریں۔

اب تبلیغیے کہ یہ ایک امام کی پیرودی کرنے کا یا سعودی علماء کو سلفی ہونے کے دائرہ سے نکال دے گا۔ اگر نہیں تو یہ غیر مقلدین پھر کسی پہلو سے اپنے آپ کو سلفی کہتے ہیں؟ سلفی کا معنی کبھی نہیں ہو سکتا کہ وہ کسی ایک حدیث یا فقیہ کا پابند نہ ہو۔

غیر مقلدین تقریباً ایک ملک کے ہیں اور اپنی مسجدوں میں آٹھ رکعات تراویح ان سب کا مل جائے بلکہ دوسروں کو بھی آٹھ پڑھنے کی تعلیم دتا کیا کرتے ہیں۔ حالانکہ سلف صالحین میں کبھی کسی نے مسجد میں آٹھ رکعات تراویح جماحت سے نہ پڑھیں اور نہ مسجد علام میں کسی رمضان میں آٹھ رکعت تراویح پڑھی گئیں نہ مسجد نبوی میں، پھر معلوم نہیں یہ غیر مقلدین آٹھ رکعت تراویح پڑھتے ہوئے اپنے آپ کو کس بڑتے پڑھنی کہتے ہیں بلکہ صالحین تو مسائل مشہودہ میں کسی ایک ملک پر نہیں سلف میں ہر طرح کے مل مل پائے جاتے تھے اور ان کے پیرواؤں کا بھی دلوں طرف عمل تھا۔ مانظہ ابن تیمیہ

فَانْسَلَفُوا هَذَا وَهَذَا كَانَ كَلَافِعَلِيٍّ مَشْهُورًا بِنِيمَرَ كَا فَا  
يَصِنُونَ عَلَى الْجَنَّةِ بِقَرْأَةٍ وَبِغَيْرِ قَرْأَةٍ كَمَا يَصِنُونَ تَارَةَ بِالْجَهَرِ  
بِالسُّمْلَةِ وَتَارَةَ بِغَيْرِ جَهَرٍ وَتَارَةَ بِاسْفَاحِ دَقَانَةِ بِغَيْرِ اسْفَاحِ  
وَتَارَةَ بِرْفَعِ الْيَدِينِ فَخَلَقُوا لِلْوَاطِنَ الْمُثَنَّةَ وَتَارَةَ بِغَيْرِ رَفْعِ دَقَانَةِ  
يَصِنُونَ تَسْلِيمَتِينَ وَتَارَةَ تَسْلِيمَةً دَاهِدَةً وَتَارَةَ لِقَرْعَوْنَ خَلْفَ الْأَدَمَ  
بِالسُّعْتَانَةِ لِرَعْيَرْمَنَ وَتَارَةَ يَكِيدَرْنَ عَلَى الْجَيَانَةِ مَبْدَعًا وَتَارَةَ  
خَمْسَادَرَةَ أَرْبَعَانَ كَانَ فِيهِمْ مَنْ يَفْعُلُ هَذَا وَفِيهِمْ مَنْ يَعْمَلُ هَذَا كَلَّ  
هَذَا ثَابَتْ عَنِ الصَّحَابَةِ۔

ترجع سلف صالحین نے دونوں طریقے کیا ہے اور دونوں فعل ان میں مشہور  
و معروف ہے ہیں۔ بعض سلف نماز جنازہ میں قرات کرتے رکھتے اور بعض  
نبییر کرتے رکھتے جیسے کبھی بسم اللہ نماز میں اور کبھی پڑھنے کیتے اور کبھی  
بسم اللہ نبییر تبرکے پڑھنے کیتے۔ کبھی اقتحام دلی دعا پڑھ لیتے اور کبھی نہ پڑھنے  
کبھی رکوع کو جانتے رکوع سے اُنھے اور تیسرا رکعت شروع کر سوچتے

لے۔ مدارستہ الجعفرۃ ابن تیمیہ ص ۱۶۹۰

رفعیہین کر لیا اور کبھی ان تینوں موقعوں پر رفعیہین نہ کرتے۔ نماز پوری سہ نے پر کبھی دونوں طرف سلام پھیرتے اور کبھی ایک طرف کبھی امام کے پچھے فرأت کر لیتے اور کبھی نہ کرتے۔ نماز جنازہ پر کبھی سات تکبیریں کہتے کبھی پانچ اور کبھی چار سلف میں ان میں سے ہر طریقے پر عمل کرنے والے نہیں اور یہ سب اقسام عملِ صاحبہ نہ سے ثابت میں۔

حافظ ابن تیمیہؓ کا یہ بیان غیر مقلدین کے اس دعویٰ پر ضرب کاری ہے کشف صالحین سب ایک فقیہ طریقہ پر نہیں اور اب بھی ان مسائل میں امت میں ایک ہی طریقہ قائم ہونا چاہیے۔ جب دونوں طرح کے عمل اسلامت سے ثابت ہیں تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ کیا پھر دونوں طرف کے علمین سلفی ہوئے یا نہ — سلف صالحین میں سے ہوتے یا نہ ۔۔۔ پھر کیا وجہ ہے کہ ایک طریقے کے علمین کو تو سلفی کہا جائے اور دوسرا طرف کے اعمال کے سنت ہونے سے یک جانکار کر دیا جائے غیر مقلدین کی یہ بڑی خطا ہے کہ وہ سلفی کا لفظ صرف اپنے ہاں تو آنے دیتے ہیں اور احباب و شوافع اور مراكِ دخنابل کے سلفی ہونے کا جیکر انکار کر دیتے ہیں۔ کیا یہی الفاف ہے ؟ لیئے دینے کا تازد ایک ہونا چاہیے جتنی یہ ہے کہ غیر مقلدین نے اپنے لیے سلفی کا لفظ غلط اختیار کیا ہے سلف میں ہر طریقہ عمل کے لوگ موجود نہیں اور ان کے پیروں میں سے کسی کے سلفی نہ ہونے سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے سلفی کی یہ تعریف کرنا کہ وہ کسی ایک حدیث یا حفیہ کی پیروی کے پابند نہ ہوں سلف کی پوری تاریخ سے ایک کھلا مقام ہے کوئی صاحب ملک کبھی سلفی کے یہ معنی نہ کرے گا۔

یہ نہ ہمہ لیے کہ ہمارے زمانے کے غیر مقلدین کا سلفی کہلانا سعودی عرب کے جنگی عمل میں مخالفت دینے کے لیے ہے کہ ہم بھی مسائل غیر منصوصہ میں سلف کی بات بلا دلیل مانتے ہیں اور اس عمل کرنا جائز سمجھتے ہیں ہم یہ بات کیسے با در کر لیں کہ غیر مقلدین کے ہاں مسائل غیر منصوصہ میں سلف کی بات بلا دلیل قبول کرنی جائز ہو گی۔ اگر نہیں تو وہ سلفی کیسے ہوتے ؟ یہ سب کے سوچنے

کی بات ہے۔

اُمید ہے کہ حافظ ابن تیمیہؓ کے مذکورہ بیان کی روشنی میں اس ذر کے اہل حدیث سلفی کہلانے سے یکسر رک جائیں گے۔ جب وہ سلفی نہیں تو محض سعودی عرب کے مشائخ کو مغالطہ دینے کے لیے اپنے آپ کو سلفی کہنا یہ کس حدیث کی روشنی میں ان لوگوں نے باائز کر رکھا ہے۔ اگر فرد اہل حدیث کے لوگ اپنے کو سلفی کہنے سے نہ رکیں اور ان پھر مول پر ان تاریخی حقیقتوں کا کوئی اثر نہ ہو تو ہم مولانا ابو الكلام آزادؒ کے اس فقرے سے آگے اور کچھ نہیں کہہ سکتے جسے مولانا محمد داؤد غزنوی صاحب مرتوم کے صاحبزادے پر دیسرا ابو بکر غزنوی لے آپ سے نقل نقل کیا ہے۔ جناب ابو بکر غزنوی نے فدری ۱۹۶۷ء کے ایک مضمون «فاران کی وادی تک» میں لکھتے ہیں:-

مجھے معامولانا آزاد کا اہل حدیثوں کے بارے میں وہ فقرہ یاد آیا۔ ان پھر مول کو اگر میں ہزار برس بھی تراشتار ہوں تو ان سے انسان کا بچہ تو میں پیدا نہیں کر سکتا۔

جناب ابو بکر غزنوی نے مولانا آزاد کے اس مجھے سے استدلال کیا ہے کہ انہیں سمجھا اور شعور کا بہت کم سلیقہ ملا ہے۔ ہمارے نزدیک ان کا اپنے آپ کو سلفی کہنا بھی ان کی اسی قسم کی ایک بے سمجھی ہے۔

اگر انہیں تو وہ سلفی کیسے ہوتے؟ اور اگر سلف کی بات بلا طلب دلیل ماننا جائز سمجھتے ہیں تو وہ یعنی مقلد کیسے ہوتے؟ یہ بات سب کے سوچنے کی ہے۔

غیر مقلدین کا اپنے آپ کو اہل حدیث کہنا

رہاں کا اپنے آپ کو اہل حدیث کہنا تو یہ بھی تاریخی طور پر درست نہیں۔ مروی میشان پورہ۔

سلہ فاران کا سورج جعلی نمبر ۲۱۶ سال ۱۹۸۶ء

سمقند اور سرخ میں مذکور اس لفظ احادیث سے شافعی حضرات مراد یہے جاتے رہے ہیں۔  
سویہ نام ان دلوں غیر مقلدین کے لیے کہیں نہ تھا نہ ان ادوار وسطی میں غیر مقلدین بلکہ ایک  
فرقة کے کہیں موجود تھے۔ علامہ بیکی دھری (ص) لکھتے ہیں:-

کان الشیخ ابوالفضل البلعی ینتحل مذهب الحدیث قال ابن الصلاح،

اذا اطلقوهذا هنالک اصرف الى مذهب الشافعی۔ (طبقات)  
شافعی حضرات کو ماں خصوصیت سے اہل حدیث اس لیے کہتے تھے کہ خشنول بارے  
میں عام تاثر یہ تھا کہ یہ اپنے استدلال میں قرآن کریم کو زیادہ لانتے ہیں۔ کتاب اللہ کو اصل رکھتے  
ہیں اور شافعی حضرات ظاہر حدیث کو زیادہ لیتے تھے اور اس طرف کم توجہ کرتے تھے کہ قرآن  
اس بارے میں کیا کہتا ہے۔ سو شافعیوں کو صرف اس پہلو سے ان حلقوں میں اہل حدیث کہا  
جاتا رہا ہے۔ ہم ہیران ہیں کہ غیر مقلد دوستوں نے کس طرح یہ نام اپنے لیے پسند کر لیا اور یہ نہ  
سوچا کہ قرون وسطی میں اہل حدیث کا لفظ بھی مقلدین ہی کے لیے استعمال ہوتا رہا ہے سے  
سرخدا کہ عارف وزاہد کے نگفت در ہیر تم کہ بادہ فروش از کجا شنید  
چونھتی صدی میں سندھ کے شہر منصورہ کے حوالہ سے بھی کچھ اہل حدیث کا ذکر کیا جاتا ہے  
اس سے مراد بھی دھی شافعی حضرات ہیں جنہیں ظاہر حدیث پر عمل کرنے کے باعث احادیث بھی  
کہا جاتا رہا ہے۔ اس سے مراد وہ گروہ نہیں جو آج بر صیری پاک و ہند میں ترک تعلیم کو گستاخ  
اور ایک علبس کی طلاق تلکڑہ کا ایک قرار دینے میں عوام میں ایک فرقے کا شہرت رکھتا ہے۔ یہ غیر مقلدین حضرات  
اس دور کے نہیں یہ بہت بعد کی سیداوار میں بقول نواب صدیق حسن خاں بھی ابھی اُنگے ہیں۔

جو لوگ پاک و ہند میں اٹھدیث کھلاتے ہیں انہیں عرب ممالک میں کہیں اہل حدیث نہیں  
کہا گیا۔ اولاً تو یہ کہ ان ممالک میں پائے ہی نہیں جاتے اور اب جب یہاں سے کچھ لوگ دہل کئے  
ہیں تو دہل مہہ اپنا نام سلفی رکھتے ہیں۔ اٹھدیث کے نام سے دہل اب بھی کئی فرقہ موسوم نہیں  
ہے۔ سو یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ عرب سیاح بشاری مقدسی جو ۵، ۳۴ میں ہندوستان آیا تھا کسی

ایسے طبقے کو الحدیث کہہ کر ذکر کرے اس نے شہر منورہ کے باشندوں کو اگر الحدیث کہلا ہے تو شافعی ہونے کے معنی میں کہا ہے غیر مقلدین کے معنی میں نہیں مولانا مسعود عالم ندوی لکھتے ہیں:-  
جو لوگ پاک و ہند میں الحدیث کہلاتے ہیں انہیں مشرق و سطحی میں سلفی کے نام سے پکارا جاتا ہے۔

اس سے صاف پڑھتا ہے کہ بیرون پاک و ہند اس فرقے کا تعارف الحدیث کے نام سے کبھی موجود نہیں رہا۔ سورج ممالک میں یا عرب یا یادوں کے ہاں جہاں بھی یہ لفظ پایا جائے گا یہ محدثین کے معنی میں ہم گا یا شافعی حضرت کے ذکر میں۔ غیر مقلدین کے ایک فرقہ کے طور پر نہیں۔ یہ قصیٰ ایک نیا فرقہ ہے جو انگریزوں کی عمداری سے پہلے ہندوستان میں کبھی کہیں موجود نہیں تھا۔

علام ابن ہمام (۶۱۰ھ) بھی ایک جگہ الحدیث کا ذکر کرتے ہیں:-

کما ہو قول الحنابلہ و بعض اهل الحدیث۔

یہ لفظ الحدیث کا استعمال کہاں ہو رہا ہے مصر میں، اسکندریہ میں، عرب ممالک میں ہو جب یہ لوگ بقول مولانا مسعود عالم ندوی مشرق و سطحی میں کبھی الحدیث کے نام سے معروف نہیں ہوئے تو یہاں اس سے مراد یہ طائفہ غیر مقلدین کیسے ہو سکتا ہے؟ کبھی نہیں ہو سکتا۔ یہ لفظ ان معنی میں خاص پاک و ہند کی پیداوار ہے اور یہ ان معنوں میں بس یہیں استعمال ہو سکے گا نہ کہ مصر اور اسکندریہ میں۔ ہاں محدثین کے معنی میں اس کا استعمال یہ بے شک علی دنیا میں ہوتا ہے اور اصطلاح قدیم میں الحدیث سے یہی مراد لیے جاتے رہے ہیں اور ہمیشہ یہ اہل علم کے ایک طبقہ کا نام رہا ہے جیسے اہل تفسیر اہل عربیت اہل حدیث اور اہل لغت اہل محانی۔ اس معنی کے سو ایسا لفظ اہل حدیث اگر کہیں استعمال ہوا ہے تو شافعی حضرت کے لیے۔ جیسا کہ علام سکی چنے کہا ہے۔

لہ دیارِ عرب میں چند روز ص ۷۶ فتح القدر جلد ۲ ص ۱۹۵

بصیر پاک دہند کے عزیز معلدین نے اب اگر اسے انھا لیا ہے تو یہ صرف مولانا محمد حسین  
ثناواری کی تگ دذو سے ۔ جنہوں نے انگریز سکوار سے اپنے لوگوں کے لیے اسے الٹ  
کرایا تھا۔

ہمیں بار بار اس لفظ پر سمجھت کرنے کی ضرورت نہیں، ہم آثار الحدیث جلد اصل میں اس  
پر قدرے سمجھت کرائے ہیں۔ یہاں ہم صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ قبل حضرت الشیخ محمد بن عبد الوہاب  
بندی اس آخری دور کے تارکین تعلیمہ متبعین میں سے نہیں۔ مبتدعین میں سے ہیں، حضرت الشیخ  
خود معتقد تھے مبتدع نہ تھے اور اس نو زاسیدہ فرقہ میں سے نہ تھے۔

### حدیث اور فتحہ میں امامت کیا صرف امام شافعیؒ کے نام ہے؟

بعن الحدیث (باصطلاح جدید) یہ کہہ دیتے ہیں کہ مذاہب اربعہ میں شافعی مذہب  
حدیث کے سب سے زیادہ قریب ہے۔ اس لیے بعض علاقوں میں شافعیوں کو اہل حدیث کہا  
جاتا رہا ہے۔ انہیں اہل حدیث کہنے سے پر چلتا ہے کہ حدیث اور فتحہ میں امامت صرف امام شافعیؒ  
کی سلم رہی ہے، ہم کہتے ہیں ایسا نہیں، چاروں امام حدیث اور فتحہ دونوں کے سلسلہ امام گزرے  
ہیں اور چاروں کی اقتداء امامت میں جاری ہوئی، حضرت الشیخ محمد بن عبد الوہاب لکھتے ہیں:-

نَاتَّمْ رَحْكَ اللَّهِ مَا كَانَ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاصْحَابُهُ بَعْدَهُ وَ

الْتَّابُونَ لِمَعْ بِالْأَحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ وَمَا عَلِيهِ الْأُمَّةُ الْمُقْتَدِيُّ بِهِمْ مِنْ أَهْلِ

الْحَدِيثِ وَالْفَقْهِ كَابِي حَذِيفَةَ وَمَالِكَ وَالشَّافِعِيَّ وَاحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ رَضِيَ اللَّهُ

عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ لَكَى تَبَعَّ أَنْذِلَهَا وَأَمَمَذَهِبَنَا مِنْ ذَهَبِ اَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ اَمَامٌ

اَهْلُ السَّنَّةِ وَلَا نَنْكِرُ عَلَى اَهْلِ المَذَاهِبِ الْاُرْبَعَةِ اَذَا مَنْ يَحَالِفُ نَصْرَ الْكِتَابِ

وَالسَّنَّةِ وَاجْمَعُ الْأُمَّةِ وَقُولُ جَهْوَرِهَا۔

لِهِ مَرْفَعَاتٍ اِلَشْیخِ الْاَمَامِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ اَصْلَحِ

ترجمہ اللہ تعالیٰ تم پر رحم کرے اسی کو لو جس بات پر انہن نے مصلی اللہ علیہ وسلم کا عمل تھا، وہ جس پر آپ کے صحابہؓ آپ کے بعد عمل پڑا ہوئے اور اس پر ان کے تابعین پہنچے اور جس پر اہل الحدیث والفقہاء ائمہ کرام بن کی اقتدار امت میں باری ہٹلی پہنچتے آئے جیسے امام ابو حیانہ امام مالک امام شافعی اور امام محمد تماکہ بہمن کے قدموں کے نشاز پر چلیں۔ رہ ہمارا مذہب سروہ امام اہل السنۃ امام احمد بن حنبل کا مذہب ہے اور ہم مذاہب اربعہ میں سے کسی پر نیکرہ نہیں کرتے جب تک اس میں قرآن و سنت کی کسی لفڑ، اجماع امت اور قریل صحبوہؓ کی مخالفت نہ ہو۔

دیکھئے شیخ محمد بن عبدالوہب نے کس طرح واضح طور پر چاروں اماموں کو اہل الحدیث والفقہاء کہا ہے چاروں اماموں کو اہل حدیث میں شمار کرنا ان کے بُڑے حدیث ہونے کا اقرار ہے یہاں سنو، بل حدیث ہنسے بہ مراد نہیں کہ ان دونوں کوئی فرقہ غیر مقلدین موجود تھا جسے اہل حدیث کہتے تھے، حضرت شیخ کی اس تصریح سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ان دونوں امت میں ان ائمہ کی پریدی ہرگز نہیں دیکھی جاتی تھی، کوئی تقلید کر ان دونوں حرام سمجھنے والا ہتھیار فرقہ غیر مقلدین ان کے بعد پیدا ہوئے ہے، اور یہ واقعی ایک نیا فرقہ ہے۔

### مقلدین کے مقابل فرقہ مبتداہ کا لفظ

تحیرہ میں ہم چاروں سیستروں میں پہنچے فرقہ سب ایک رہے ہیں اور یہ اہل السنۃ کے نام سے صورت ہجئے ہنہر نے، رہ مختلف مکاتب فقہ کے نام سے اپنی کوئی فرقہ نہیں کی ہے مل ساخت کو پیر و می کرنے والا کو متبعین کہا جا باتا ہے (اما مردوں کی اتباع کرنے والے) اور جو شخص صوفی کی اس پیری کے ملکے اور خود اجتہاد کا مدعا ہو اسے مبتداہ کہتے تھے کہ اس نے جماعت کے خلاف ایک نئی راہ نکالی، بارہوں صدی تک تقلید پر امت کا جماعت تھا مقلدین

اور مجتہدین رده مجتہد فی المذہب ہوں یا مجتہد فی المسائل) کے سو اکوئی اور فرقہ کسی نام سے موبiquid نہ تھا۔

سیمان بن حییم نے جب شیخ محمد بن عبد الوہاب سعیدی پر ترک تقید کی تہمت لگائی تو آپ نے عبد الرحمن بن عبد الشر کو جو خط لکھا اس تقید کی پڑائی لائی سے نکلنے کو آپ نے صریح نظر میں بدعوت قرار دیا ہے۔ یہاں اگر یہ فرقہ غیر مقلدین کوئی بعثتی فرقہ نہیں تو حضرت شیخ اپنے عین مقلد ہونے کی لفظ ان الفاظ سے کیوں کرتے ہیں کہیں کوئی بعثتی نہیں ہوں۔ آپ لکھتے ہیں:-

خبرك انى والله الحمد متبع ولست بمبتدع عقيدة و ديني الذى

ادين به مذهب اهل السنة والجماعة الذى عليه امة المسلمين عتل

الا امة الاربعة و اتاباعهم الى يوم القيمة بـ

ترجمہ میں آپ کو مطلع کرتا ہوں کہ میں مقلد ہوں (پہلوں کی پیروی کرنے والا) اور بدعتی (غیر مقلد) نہیں ہوں۔ میر عقیدہ اور دین نہیں اہل السنۃ والجماعۃ ہے جس پر سب ائمہ کرام جیسے ائمہ اربعہ اور ان کے قیامت تک پیروی کرنے والے لوگ گامزناں ہیں۔

پھر ایک خطا میں جو آپ نے علماء کو کسے نام لکھا۔ اس میں آپ لکھتے ہیں:-  
فتحن والله الحمد متبعون غير مبتدعین على مذهب الامام احمد بن  
حنبل و حتى من اليمان الذى استاع الاعداء انى ادعى الاجماد ولا اتبع  
الا امة بـ

ترجمہ یہم لفضل خدا اماموں کی پیروی کرنے والے ہیں یہ عقی نہیں ہیں (غیر مقلد نہیں ہیں) امام احمد بن حنبل کے طریقے پر ہیں اور اس بھیان سے پاک ہیں جو دشمنوں نے مجھ پر باذہ رکھے ہیں کہ میں مجتہد ہونے کا مدعا ہوں اور مقلد نہیں ہوں۔

ـ م مؤلفات الشیخ الامام محمد بن عبد الوہاب جلد اصل ۲۷ ـ ۳۷ ـ

اس سے بھی پتہ چلتا ہے کہ ان دونوں اہل حدیث کے نام سے کوئی فرقہ موجود نہ تھا۔ درد  
شیخ یوسف کہتے کہ میں مقلد ہوں اہل حدیث میں سے نہیں ہوں۔ شیخ کا یہ کہنا کہ میں مقلد ہوں  
بدعتی نہیں ہوں۔ پتہ دیتا ہے کہ ان دونوں ترک تلقید ایک بدعتی کی آواز سمجھی جاتی تھی۔ یہ لوگ ان  
دولل محمدی یا موحد کے نام سے بھی کہتی وجود نہ رکھتے تھے ذاں ناموں سے ان دونوں کوئی فرقہ  
موجود نہ تھا۔

اس نورانیہ فرقے کا پتہ برصغیر پاک دہنڈ کے سوا اور کوئی نہیں ملتا اور ہندوستان  
میں بھی یہ اس وقت پیدا ہوا جب انگریزی اعلیاری قائم ہو چکی تھی اور ہنوز یہ غیر مقلدین کسی ایک  
نام پر جمع نہ ہوتے تھے اور یہ چاہتے تھے کہ اپنیں سرکاری طور پر کسی ایک نام سے موسوم کیا جائے۔  
مولانا محمد حسین ٹالوی اس مسئلے میں زیادہ مصلحت پسند نہیں رہے۔ وہ صاف کہتے ہیں کہ ہم نے یہ  
لغظاً انگریزی سرکار سے اپنے لیے الٹ کرایا ہے۔ پہلے ہمیں کبھی موحد کہتے تھے کبھی محمدی اور کبھی  
اہل حدیث ہمارے فرقے کا کوئی ایک طے شدہ نام نہیں تھا۔

## سلفی کی اصل اصطلاح

سلفی کی اصطلاح پہلے دور میں ان لوگوں کے لیے استعمال ہوتی تھی جو آیات صفات  
میں کسی تاویل کے قابل نہ ہوں۔ فتنے میں گودہ جتنی ہوں یا شافعی یا مالکی یا عنبی یا کوئی عقائد میں  
وہ اشاعرہ کی طرح کسی تاویل کو راہ نہ دیں اور آیات صفات کی صحیح مراد اللہ تعالیٰ کے پردازیں  
حافظ ابن عبد البر مالکی ۱ لکھتے ہیں ۔

وَهُوَ السَّلْفُ رَجُلُهُمُ اللَّهُ عَنِ الْجَدَالِ فِي اللَّهِ جَلَّ شَانَةَ فِي صَفَاتِهِ وَاسْمَائِهِ  
ترجمہ۔ سلف صالحین نے اللہ تعالیٰ کی صفات اور اسماء میں بحث کرنے  
سے منع کیا ہے۔

۱۔ جامع بیان العلم عبد، ص ۱۲۳

امام جaffer صادق رہ کی تحقیقت پسندانہ بات کہے گئے ۔

الا خلیل فی القدر کالنا ظرف عین الشمس سکلما از داد نظر از داد حیره ۔

ترجمہ تقدیر پر صحبت کرنے والا ایسا ہے جیسا عین سورج کی بُنگی کو دیکھنے والا جنتادیکھتا جائے کا اس کی حریت بڑھتی جاتے گی ۔

شیخ الاسلام علام شیرازحمد عثمانی " ایک ایسی بحث میں لکھتے ہیں ۔

یہ اعتقاد رکھنا ہو گا کہ الصبار رکھنے کا مبدأ اس کی ذات اقدس میں موجود ہے اور اس کا نتیجہ یعنی وہ علم جو روایت بصری سے حاصل ہو سکتا ہے اس کو بد بر جہ کمال حاصل ہے آگے یہ کہ وہ مبدأ کیا ہے اور دیکھنے کی کیا کیفیت ہے تو بجز اس بات سے کہ اس کا دیکھنا غلوت کی طرح نہیں ہم اور کیا کہہ سکتے ہیں کہ لیں کمٹلہ شفیع دہوالسیح البصیر نہ صرف سمع و بصر بلکہ اس کی تمام صفات کو اسی طرح سمجھنا چاہیے کہ صفت باعتبار اپنے مبدأ و غایت کے ثابت ہے مگر اس کی کوئی گینیت بیان نہیں کی جاسکتی امر نہ شرائع سماوی نے اس کا مکلف بنایا ہے کہ ۲۴ می اس طرح کے مادر اعلیٰ خاقان میں خون کر کے پریشان ہو ۔ ... رہا استوار على العرش کا مبدأ اور ظاہری صورت اس کے متعلق وہ ہی عقیدہ رکھنا چاہیے جو ہم سمع و بصر وغیرہ کے متعلق لکھے چکے ہیں کہ اس کی کوئی ایسی صورت نہیں ہو سکتی جس میں صفات مخلوقین اور سماءت مددوٹ کا ذرا بھی شابہ ہو ۔

سلفی کی اصل اصطلاح اس عقیدہ والوں کے لیے بھتی گونفہ میں وہ کسی امام کے پریہوں عین مقدمین حضرات اگر اس جہت سے اپنے کو سلفی کہیں تو پھر مولانا شمار اللہ امر تسری کو وہ سلفی نہیں کہہ سکتے اس کی تفصیل اپ کو فضیلہ کو میں مل سکتے گی یہاں ہم صرف طلبہ کو اس اصطلاح سے شناسا

کرنا مانتے ہیں کہ قلع نظر اس سے کہ کون سلونی ہے اور کون نہیں، لیکن یہ بات اپنی جگہ پختہ ہے کہ برخشم کے اس مابنا میں سلفی کے جو یہ معنی بیان کیے ہیں کہ وہ کسی مخصوص حدث یا فقیر پر جمع نہ ہوں، سراسر فلسطین ہے۔ مشہور اہل حدیث حالم مولانا عبد الجليل سامردہ دی نے اپنے عہد کے تمام اہل حدیث علماء کو سلفی ہونے سے نکال دیا تھا آپ نے کہا ان میں بھی اکثریت موجود ہے۔

میں اپنے ہم خصر علماء کو جیلیخ دیتا ہوں کہ وہ میری اس بات کو فلسطین شابت کیں کہ کیا آپ لوگ اشتری اور ماتریدی کے پابند نہیں بھر تھیں الہدیث غاص کہلاتے ہوئے شرم نہیں آتی۔

## ترک تقیید سے انتہت میں اتحاد پیدا ہوا یا انتشار؟

ترک تقیید سے انسان میں جزاً ادی پیدا ہوگی ظاہر ہے کہ اس میں ہر انسان کی سوچ اور نکار پی اپنی ہوگی۔ احادیث بھی اسے ایک راہ پر نہ رکھ سکیں گی، کیونکہ احادیث کا آپس میں بہت اختلاف ہے اور ہر جگہ ترجیح نہیں چلتی، کہی جگہ تطبیق بھی دینی پڑتی ہے۔ ائمہ میں جو اختلاف ہے ابھرے وہ اپنی حدیث کی بنار پر ہی تو رکھتے۔ سو اگر تقیید کی جملے کے تو امت میں اتنے اختلاف نہ سمجھ ریں گے کہ بھران کو سمیٹا نہ جاسکے گا۔ اور اب پر کسی سابق بخوبی گواہ ہیں مولانا محمد حسین بخاری نے ۱۸۸۸ء کے اشاعتِ السنۃ جلد اصل کا پر اپنے پھپیں پرس کے بخوبی کا حامل ہی بنتا ہے کہ معلوم ترک تقیید سے امت میں آوارگی پیدا ہوتی ہے اور آہستہ آہستہ دین جاتا رہتا ہے۔

## اممہ اربعہ سے پہلے تقیید کس طرح جاری رکھتی؟

حضرت قبیحہ بن جابرؓ کہتے ہیں ہم ایک دفعہ حرام ہاندھے کہیں جا رہے ہے تھے کہ لستہ میں سامنے آیک ہرن گز را۔ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے اسے ایک پتھر ملا، آپ کا رہنے سے ہوئے کا نہ تھا مگر دھر گیا۔ اب یہ مسئلہ پیدا ہوا کہ حرام کی حالت میں کسی بالند

کو مارنا کیا ہے؟ یہ سُنْدَلِ حضرت عمرؓ کے سامنے پیش کیا گیا۔ اپنے فرمایا تم نے عمد اور خطاء کو جمع کر دیا ہے۔

عمر کی صورت میں کفارہ لازم آتا ہے خطاء کی صورت میں صدقہ لیکن یہ عجیب صورت حال ہتھی عمد اور خطاء جمع ہو گئے تھے۔ جب کچھ تردید پیدا ہو جائے اس کا فائدہ قصہ وار کو پہنچنا چاہیے۔ بڑے اپنے نہیں صدقہ کا حکم دیا کہ ایک بزرگ کے ذرع کر کے اس کا گوشت فراہ کو دے دیا جائے۔

یہ حضرات بھی اہل علم تھے وہاں تونہ بولے لیکن والپس آتے ہوئے اپس میں کہنے لگے حرم میں جائز رکا قتل بہ اسنگیں معاملہ ہے ہمیں کفارہ دینا چاہیے اور ایک اُنٹ ذبح کرنا چاہیے۔ حدیث میں یہ سُنْدَل کہیں مذکور نہ تھا کہ یہ حضرات اس کے مطابق فیصلہ کرتے۔ سواب اجتہاد سے چارہ نہ تھا۔ یہ حضرات اپنا اجتہاد کریں یا حضرت عمرؓ کے اجتہاد پر عمل کریں۔

یہ صرف تقليد اعلم کا سُنْدَل نہ تھا حضرت عمرؓ امام فقہ تھے۔ بلا دلیل اگر کسی کا قول قبول کیا جائے تو وہ قول کسی بڑے عالم کا ہونا پڑتا ہے۔ جتنا کسی کا علم اور خواہ ہوگا اتنا اس پر اعتماد پختہ ہو گا۔ کہ اس کے فیضے میں کتاب دست کی روایح کار فرمائو گی۔ کسی کی بات بلا دلیل ماننی چہ تو پھر وہ کسی بڑے امام کی بات ہونی چاہیے۔ حضرت ابن جاہن کہتے ہیں کہ ہماری بات کی حضرت عمرؓ کو خبر ہو گئی۔ اپنے عرصہ میں بھرے تشریف لائے اور کوڑے مارنے لگے۔ آپ نے حضرت عبد الرحمنؓ کے کہا:

قتلت في الحرم وسفهت الحكم وتغمض الفتيا۔<sup>۱</sup>

ترجمہ۔ تو نے جائز رکا حرم میں مارا۔ سیرے حکم کرے و تو فی سمجھا اور اس فتھی

فتولے کو نظر انداز کر دیا۔ یہ کوڑے اس کی سزا ہیں۔

معلوم ہوا جس سُنْدَل کے بارے میں قرآن و سنت کا مخصوص فیصلہ نہ ملے اس میں صحابہؓ بھی فقہ سے کام لیتے تھے۔ امام کے فتویٰ کو معمولی سمجھنا ان کے ہل ایک قابل تعریز جو مختار یہ

<sup>۱</sup> لئے تفسیر ابن حجر ایم جلد ۷ ص ۲۳

مسائل میں صرف اتباع عالم کافی نہیں، شیرازہ امت کو بندھا رکھنے کے لیے تعلیم علم کی ضرورت ہے،

## عبد صحابہؓ میں تقلید کی ایک اور مثال

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے مسئلہ پوچھا گیا کہ ایک شخص پر ایک معین مدت کا قرض ہے صاحبِ مال کر ضرورت پڑی۔ وہ مدت ختم ہونے سے پہلے اپنی رقم واپس مانگتا ہے اور اس قبل از مدت لینے کے بعد لے اپنا کچھ مال تھیڑتا ہے کیا اس طرح معاملہ کرنا جائز ہے؟

حضرت امام مالکؓ روایت کرتے ہیں:-  
فکرہ ذلك وفقی هنہ.

ترجمہ۔ آپ نے اسے ناپسند فرمایا اور اس سے اُسے روک لیا۔  
سائل نے آپ سے اس قول کی دلیل نہیں پوچھی۔ نہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ نے اس پر کوئی  
دلیل بیان کی۔ یہی تقلید ہے کہ مجتہد کے علمی اعقاد پر کوئی مقدمہ اس کے قول پہل کرے۔  
سوال: اگر اس دور میں صحابہؓ کی تعلیم ہوتی تھی تو اچھی انہی کی تعلیم چل ہتی۔ یہ حضرت

امام ابوحنیفہؓ کی تقلید کیوں اختیار کی گئی ہے؟  
جواب: صحابہ کرامؓ نے شرک اور پخے درجے کے امام فتحتے مگر ان کا مذہب اپنے جملہ  
حصول و فروع کے ساتھ مدون نہیں ہوا۔ بلکہ رضابطہ کے تقلید ان ائمہ علم کی ہوتی چاہیے جن کا  
مذہب اصول و فروع میں مدون ہو چکا ہوا اور ضرورت کے ہر موقع پر اس کی طرف رجوع کیا جاسکے  
اس امت میں اس پیرائے میں جو مذاہب مدون ہوتے وہ صرف چار ہی ہیں۔

پھر ان ائمہ علم کے اپنے فضیلوں میں پہلے دور کے ائمہ علم د حضرت عمرؓ حضرت علیؓ  
حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی پیری مرجد ہے حضرت امام ابوحنیفہؓ  
فرماتے ہیں جو فضیلے ہمیں صحابہؓ سے ملیں ہم انہیں بسر و چشم قبل کرتے ہیں۔ سو آپ کی فقہ از خود صحابۃ  
کی فقہ کو شامل ہے۔

غیر مقلد لوگ جب ہمارے دلائل سے تنگ آ جاتے ہیں تو بعض امتحات سوال کر دیتے ہیں کہ اچھا تباہ امام ابوحنین خود کن کے مقلد تھے؟ ہم کہتے ہیں وہ مجتہد تھے مقلد نہ تھے لیکن اگر تم یہ جاننا چاہتے ہو کہ وہ خود بلا طلب دلیل کن کی بات مانتے تھے؟ تو ہم کہیں گے کہ صحابہ کی حضرت مولانا عین اجہر گئی نے بجا لکھا ہے۔

امام غلط حضرت فاروق غلط کے مقلد ہیں۔

اگے یہ اندر بحث کی حضرت امام ابوحنین پر عنایت ہے کہ ان کا مذہب اصول و فروع میں اس طرح مدون ہوا ہے کہ اس کی علمی دنیا میں اور کوئی مثال نہیں ملتی۔ ان کے قریب قریب اور کسی امام کے مذہب کی تدوین پہنچتی ہے تو وہ فتنہ شافعی ہے۔ بواسطہ امت میں مسائل غیر منصوصہ میں اگر کوئی مذہب فتنی ضرور تول کر پڑ رکسکتے ہیں تو وہ یہ مذاہب الرعب ہی ہیں اس امت میں ایسے موقع میں صرف انہی کی پیروی جاری ہوئی ہے۔

### نواب صدیق حسن خاں کی گواہی کہ یہ ایک نوزائیدہ فرقہ ہے

نواب صدیق حسن خاں صاحب غیر مقلد تھے اور شیخ عبدالوهاب بخاری کے سخت مخالف تھے۔ ان کا حضرت شیخ پرسب سے بڑا اعتراض یہی تھا کہ آپ مقلد کیوں ہیں۔ باس ہمہ آپ کو چھڑا اعتراف تھا کہ فرقہ غیر مقلدین ایک نیا فرقہ ہے جو ابھی ابھی انگریزی عہد میں اٹھا ہے اور اپنے یہ عمل بالحدیث کا مدعا ہے۔ آپ الحسط میں لکھتے ہیں:-

فقد نبتت في هذا الزمان فرقة ذات سمعة درياء تدعى لأنفسها عالم  
ال الحديث والقرآن والعمل بهما مع الغلة في كل شأن مع أنها لاليت في شيء  
من أهل العلم والعمل والعرفان . . . . فما هذادين ان هذا الافتنة  
في الأرض وفداد كبار

ترجمہ۔ اس زمانے میں یہ ریا کار فرقہ ابھی اگاہ ہے جو دوسرے غالبوں کے ساتھ قرآن و حدیث پر عمل کا مدعی ہے اور یہ حقیقت ہے کہ انہیں عدم عمل اور اس کی معرفت سے کچھ حاصل نہیں... یہ مذہب زمین میں ایک بڑے فتنے اور خادم بزرگ کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔

## مشرق و سطی میں ان کا تعارف صرف سلفی نام سے ہے

ہندوستان میں قران کی ترکیتیہ کی صد اگسی مدتک سن لی گئی، لیکن مشرق و سطی میں ان کا اس پہلو سے تعارف بہت مشکل تھا۔ وہ قوم ہی کیا جو اپنے سے پہلوں کی راہ پر نہ ہو۔ عرب دنیا سب معتقدین سے بھری تھی۔ سعودی عرب میں بھی علماء، آل شیخ قبلی تھے۔ ان غیر معتقدین کو دہلی طبلہ بر عینہ مقلد پاؤں دھرنے کی عکس نہ ملتی تھی۔ سواب انہوں نے سلفی کا عنوان اختیار کیا۔ سلفی سے مراد سلف کی مطلق تقليد کرنے والے سمجھے گئے۔ سواب یہ طبقہ باس طور صرف تقليد معین کا مخالف سمجھا جاتا رہا۔ سواس عنوان سے یہ لوگ سعودی عرب کے قبلی علماء کے بہت قریب ہو گئے۔ مولانا مسعود عالم ندوی لکھتے ہیں:-

جو لوگ پاک و ہند میں اہل حدیث کہلاتے ہیں انہیں مشرق و سطی میں سلفی کے نام سے پکارا جاتا ہے بلے

عرب ممالک میں یہ نام بد لدنگی ضرورت کیوں پیش آتی۔ یہ اس لیے کہ سلف صالحین کی پروپری کے بغیر ان کا پروردہ کی نواز شات سے متنع ہونا بہت شکل تھا۔ پروردہ نکلنے سے پہلے انہوں نے کہیں دہلی یہ سلفی نام پایا۔ ہر تاریخ اس کا پتا نہیں دیتی۔

## سلفی کی اصطلاح سعودی عرب میں

سعودی عرب کے علماء و مشائخ آیات صفات میں کسی تاویل و تشریح کے حق میں نہیں ہیں اور تاریخ میں ایسے علماء کو بے شک سلفی کہا گیا ہے لیکن غیر مقلد سلفی کی جس اصطلاح کے ساتھ عرب ممالک میں داخل ہوئے اس نے وہاں کے بعض علماء پر گہرے اثرات حصہ ٹھے ہیں لفظ سلفی میں گو سلطنت تقید کا انکار نہ تھا لیکن ٹبول کی مخالفت اور ان سے بغاوت ان الحجۃ ثابت (باصطلاح جدید) کی رشتہ بن چکی تھی۔ سواب جہاں جہاں ان غیر مقلدوں کا اختلاط عام ہوا، ان سے مشاہر ہونے والے خود اپنے اکابر علماء کے خلاف اٹھنے لگے۔ سعودی عرب کے جو طبلہ بھی ان غیر مقلدوں کے قریب ہوئے ان میں اطاعت اولی الامر کا وہ احترام باقی نہ رہا، جو ہوتا چاہیئے اور ان کی زبانیں اب اپنے اکابر علماء کے خلاف بھی اٹھنے لگیں۔ سعودی عرب میں غیر مقلدوں کی پذیرائی کے یہ فضی اثرات تھے۔ اس اعتبار سے سلفی کی اصطلاح ان ممالک میں اب ایک نیا رُخ اختیار کر گئی۔

## سندھ کے سلفیوں کی خانہ کعبہ پر قبضہ کرنے کی مہم

کے علوم نہیں کہ سندھ کے غیر مقلد عالم بدیع الدین شاہ آف پر چنڈ اج سعودی عرب میں مقیم تھے تو سلفیوں نے خانہ کعبہ پر قبضہ کرنے کے لیے ایک شخص کو وہاں مہمی بنا کر کھڑا کر دیا تھا بدیع الدین پر چنڈ اکا داعلہ اب وہاں کیوں بند ہے؟ اپنے اعلیٰ الامر کے خلاف بغاوت کا یہ انداز خاص اس سلفی ذمہ داری کا نتیجہ ہے جو غیر مقلدوں کے اس طبقے نے وہاں پیدا کی۔ پھر ابھی ۱۹۹۲ء میں بریڈہ میں کتنے سلفی اٹھے جنہوں نے سر عام اپنے اکابر علماء کے خلاف تقریریں شروع کر دیں۔ ان میں سماختہ الشیخ عبدالعزیز بن باجزی محتشم شخصیت کا بھی لحاظ نہ کیا گیا اور ان سلفیوں نے جواب سلف کی اصطلاح کے مطابق سلفی ہرگز نہیں، ان

کی سلفیت یہاں ایک نئے روپ میں اُبھری۔ وہاں تو صورت اختیار کی گئی ہرگز یہ عمل بالحدیث تھا اُگر انہیں حدیث کا علم ہوتا تو یہ اس حدیث کے ہوتے ہوئے کہیں یہ سرکشی نہ کرتے۔

من رای من امیرہ شیاعیکر ہله فلیصبر۔ (صحیح مسلم جلد ۲ ص ۱۲۸)

بسیروں پاک دہندیں ان لوگوں نے احادیث باصطلاح جدید پہنچانے اور بعد کی پروپریتی سے سرکشی کی۔ پھر صحابہ کرام پر انہوں نے کھلی تنقید کی۔ اب جب یہ سلفی کی اصطلاح کے سایہ میں عرب ممالک میں داخل ہوئے تو انہوں نے وہاں بھی اپنے اسی ذوق کی پورش کی اور نتیجہ سامنے آگرہ ہا۔ یہاں تک کہ حکومت نے پھر ان پر سختی کی اور ان کی تادیب کی۔ اور ہم نہیں سمجھتے کہ جب تک علماء و مشائخ ان غیر مقلدین سے (اہل حدیث باصطلاح جدید سے) اسی طرح احتراز نہیں بر تے جس طرح پاک دہندے کے حنفی علماء و مشائخ ان سے بچتے ہیں۔ سعودی عرب کا علمی ما حل سلیمانیوں (باصطلاح جدید) کے ان زبریے اثرات سے محظوظ نہیں رہ سکتا۔

سعودی علماء اہل سنت ہیں اہل حدیث رباصطلاح جدید نہیں۔ ان کے مال تجویز نہیں ملتی بلکہ ہے جب صحابہ کا عمل اس کے ساتھ ہو غیر مقلدین کے ہاں عمل صحابہ جنت نہیں وہ ان پر کھلی تنقید کرتے ہیں۔ سعودی علماء فقہ کے چار مذاہب کو اسلام کی دستی عمل سمجھتے ہیں اور غیر مقلدین ان مذاہب کو اپنے لیے ایک مصیبت قرار دیتے ہیں۔ سعودی علماء جنلی فقہ پر سعودی عرب کا پڑا نظام حلاز ہے ہیں۔ پاکستان کے غیر مقلد علماء پاکستان میں اسلامی نظام کی ہر پیش رفت کو یہ کہہ کر سیرو تاڑ کر رہے ہیں کہ ہمیں یہاں کسی فقہ کی ضرورت نہیں۔ پاکستان کی اکثریت جب بھی فقہ حنفی کے نام سے اٹھتی ہے غیر مقلد علماء بھٹ اس کے خلاف ہو جاتے ہیں وہاں مختلف فقہوں کے مابین کوئی لڑائی نہیں یہاں غیر مقلدین آکے دن ان فروعی مسائل پر مناظرہ کرتے رہے ہیں۔

پاکستان میں سعودی عرب کے جنلی علماء کے بارے میں بہت اچھے اثرات پائے جاتے ہیں اور یہاں کے عوام اس بات سے بخوبی والتف ہیں کہ سعودی حکومت وہاں دوسرا نہ مذہب

حضرت حنفیوں، مالکیوں اور شافعیوں کو بھی اپنے تعلیمی اداروں میں برابر کی جیشیت دیتی ہیں اور وہاں ایسے مسائل پر کہیں فرقہ بندی نہیں ہوتی۔ لیکن یہاں اطہریت (حضرت نے نہ صرف فردی) مسائل میں فرقہ بندی کر رکھی ہے۔ بلکہ ان فردی امتیازات پر اپنی مسجدیں بھی علیحدہ بنائی رکھی ہیں۔ عین متعلّدین کی یہاں پوری کوشش ہوتی ہے کہ سعودی ہمارہ مشائخ کو اپنا تمنیاں ظاہر کریں اور یہاں اہلسنت والجماعۃ پر خدام کو یہ صیحت کرتے ہیں کہ سعودی مشائخ کو ان غیر مقلّدین کے ہمینہ میں نہ دیکھیں انہیں اہل استہ و الجماعة میں شمار کریں اور حنفی اور حنبلی نقہ کے اسلی جماعی تنقہ پر ہمیشہ نظر رکھیں کہ دونوں کے درنوں کے مار صحابۃ کا عمل محبت ہے کہ اہلسنت فتنہ پر میں صحابۃ کو نظر انداز کر کے کبھی نہیں چل سکتے۔

### اہل استہ و الجماعة صحابہ کو نہیں پھوڑ سکتے

سلف میں اہل استہ و الجماعة وہی لوگ مانے جاتے تھے جو صحابہ کرامؐ کو اہل حق سمجھتے تھے۔ لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ صحابہ کرامؐ فروعِ اعمال اور اجتہادی امور میں ایک دوسرے سے مختلف بھی رہے۔ اب جب بھی کسی کی پیروی کی دوسرے کے عمل کے خلاف ہوگا اور یہ خلاف اسے اہل استہ و الجماعة میں رہنے نہ دے گا۔

ایسا نہیں۔ اس کامل اگر اس دوسرے صحابی کے خلاف ہے تو وہ اس دوسری صورتِ عمل کو بھی حق سمجھے اسے باطل نہ جائے اور صحابۃ کے اس اختلاف کو دوستِ عمل پر محول کرے اور ہر اہل کو لائق اجر سمجھے۔ اس صورت میں وہ صحابۃ کی راہ پھر ڈلنے والا شمار نہ ہوگا۔ اسی عقیدہ کے تحفظ کے لئے اللہ تعالیٰ نے اس امت میں ائمہ اربعہ کے اختلافات کو باقی رکھا۔ تاکہ کسی صحابی کے عمل پر باطل ہونے کا اطلاق نہ ہو سکے۔

تھی اگر صحابہؓ کے اختلافات کو کیسہ رجھو کو صرف عملِ رسالت کی تکالیف کرے اور اس پر کرے تو اس صورت میں یہ سوال اٹھتا ہے کہ یہ شخص ان صحابہؓ کے بدے میں کیا سمجھتا ہے؟ کیا وہ جان بوجھ کو عملِ رسالت کے خلاف پچھے ہے؛ سماں صورت میں بھی وہ شخص صحابہؓ کے بارے میں گلکن بننے گا اور اہل حق میں سے نہ رہے گا۔ اس ساری الجھن سے نکلنے کی صرف ایک ہی راہ ہے کہ صحابہؓ کے مختلف اعمال میں سے صرف ایک کو حق نہ جانے صحابہؓ کے اہمال کی سب صورتوں کو حق سمجھے اور خدا کی صورت میں بھی اس عمل کو ایک اجر کا مستوجب جانے۔ اہل السنۃ والجماعۃ جب کہتے ہیں کہ ہم صحابہؓ کو چھپڑ نہیں سکتے تو وہ اسی اعتبار سے کہتے ہیں کہ اپنی جگہ سب صحابہؓ برحق تھے اور ان کی پیری وی میں الہ اربعہ بھی پنے سب اختلافات کے باوجود حق پر ہیں۔ انہوں نے اپنے یہ اختلافات اور پرے بھی لیے ہیں خود نہیں بنائے۔ سہرجانی ایسے بر احتیادی فحیصلے پر ماجور ہے۔ اجر ایک ہو یا دو یا اللہ تعالیٰ کو ہی بہتر معلوم ہے۔

نَّحْنُ الْجَلِدُ الْأَدْلُ مِنَ الْكِتَابِ الْمُسْطَبَ الْمُسْمَى بِأَثْرَ الرِّشْرِيفِ الْإِسْلَامِيِّ  
وَتِيلُهُ الْجَلِدُ الْمَاثَافُ إِنَّ شَاءَ اللَّهُ التَّعَزِيزُ

مشہور الحدیث عالم (باصطلاح جدید) مولانا وحید الدین انگلستھی میں لکھتے ہیں:-  
غیر مقلدوں کا گردہ تو اپنے تینیں الحدیث کہتے ہیں انہوں نے اسی آزادی اختیار کی ہے کہ مسائل اجتماعی کی پروانہ نہیں کرتے نہ سلف صالحین اور نہ صحابہ اور تابعین کی قرآن کی تغیری صرف لغت سے اپنی من مانی کر لیتے ہیں، حدیث شریف جو تنفسِ آنکھی اس کو بھی نہیں سنتے۔

(لغات الحدیث۔ مادہ شعب)

Telegram : t.me/pasbanehaq1

Telegram : t.me/pasbanehaq1

Telegram : t.me/pasbanehaq1